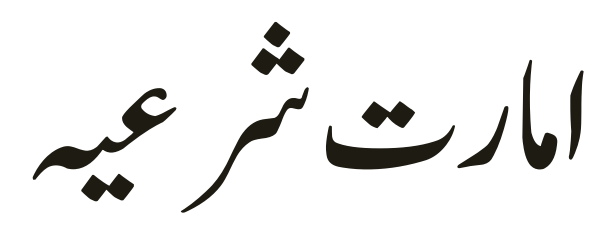
# ہند ستان میں وحدت اسلامی اور ملی اجتماعیت کی عظیم علامت



شرعی تصور، تحریک اور پس منظر اخترامام عادل قاسمی بانی و مهتم جامعه ربانی منورواشریف بهار

دائرة المعارف الربانية

جامعه ربانی منورواشریف سمستی بوربهار

## جمله حقوق بحق مصنف محفوظ ہیں

نام کتاب: امارت شرعیه (شرعی تصور، تحریک اور پس منظر)

نام مصنف: مفتی اختر امام عادل قاسمی

صفحات: ۱۳۳

س اشاعت:- ومهم إه مطابق ٢٠٢٣ء

ناشر: - دائرة المعارف الربانية جامعه رباني منورواشريف سمستى يوربهار

قیمت:-

## ملنے کے پیتے

مرکزی مکتبه جامعه ربانی منوروانثریف، پوسٹ سوہما، ضلع سمستی پور بہار 848207 موبائل نمبر:9473136822

کمکتبه الامام، سی 212، امام عادل منزل، گراؤنڈ فلور، شاہین باغ، ابوالفضل پارٹ ۲، او کھلا، جامعہ نگر، نئی دہلی 25موبائل نمبر:9934082422

2 فهرست مندر جات

| صفحات    | مضامين                                                             | سلسله نمبر |
|----------|--------------------------------------------------------------------|------------|
| <b>∠</b> | عرض مؤلف                                                           | 1          |
| ۸        | امارت شرعیه – شرعی تصور                                            | ۲          |
| ۸        | ا نقلابات دوران                                                    | ٣          |
| 9        | علماءامت کی فکر مندی و در د مندی — آزما تشیں اور قربانیاں          | ۴          |
| 11       | آئینی دور کاامام اور عصر حاضر کامجد د                              | ۵          |
| ١٣       | نظریهٔ امارت کی شرعی حیثیت-حدوداور معیار                           | ۲          |
| ١٣       | نظريهٔ امارت پر بعض کتابیں                                         | 4          |
| 10       | تنظیم واجتماعیت اسلام میں مطلوب ہے                                 | ۸          |
| 14       | اسلام اجتماعیت کے بغیر اوراجتماعیت امارت کے بغیر قائم نہیں رہ سکتی | 9          |
| ۲۱       | نصب امیر کے لئے مملکت کا وجو د ضروری نہیں                          | 1+         |
| ۲۱       | مغلوبانه حالات میں بیعت امارت                                      | 11         |
| ۲۱       | دارالكفرمين بحيثيت امير حضرت طالوت كاتقر ر                         | IT         |
| ۲۳       | حالت مغلوبی میں بیعت عقبہ                                          | 1111       |
| 74       | عہد نبوت میں دوسرے غیر مسلم علا قول میں تقر رامیر                  | 16         |
| 74       | دارالحرب بمامه میں انتخاب امیر                                     | 10         |
| ۲۸       | فقهی تصریحات                                                       | 7          |
| ۳۱       | قوت قاہرہ کے بغیر بھی امارت قائم ہو سکتی ہے                        | 14         |
| m/r      | اسلامی تاریخ میں مغلوبانہ امارت کے نظائر                           | 1/         |
| ۳۵       | قدیم فارسی میں والی و قاضی کے لئے ہنر مند (یا ہنر من) کی اصطلاح    | 19         |

| صفحات      | مضامین                                                      | سلسله نمبر |
|------------|-------------------------------------------------------------|------------|
| ٣٧         | شریعت میں قیام امارت کے لئے قوت قاہرہ شرط نہیں ہے           | ۲٠         |
| ٣٨         | اہلیت امارت کے لئے مطلوبہ معیار                             | ۲۱         |
| ٣٩         | حدیث میں امام ضعیف سے مراد                                  | ۲۲         |
| ۴٠,        | قوت تفیز کامطلب                                             | ۲۳         |
| ۲۲         | امارت شرعیہ کے لئے بیعت کی ضرورت                            | ۲۴         |
| <i>٣۵</i>  | دارالاستیلاء میں امارت کبریٰ کے بارے میں مولاناسجادُ کاموقف | ra         |
| ٣٧         | تحریک امارت نثر عیه - قیام ، مقاصد اور پس منظر              | 77         |
| <b>۴</b> ۷ | امارت شرعیہ ہندکے قیام سے حضرت مولاناسجادگا منصوبہ          | ۲۷         |
| ۴۸         | جدید اصطلاحات کے بجائے اسلامی اصطلاحات والا ادارہ           | ۲۸         |
| ~9         | مولاناابوالکلام آزاداور دیگر علاءسے تبادلهٔ خیال            | <b>r</b> 9 |
| ۵۲         | دارالکفرمیں امارت شرعیہ تنظیم اسلامی کی واحد عبوری صورت     | ۳.         |
| ۵۵         | موجو دہ ہند وستان میں امارت ہی مسلمانوں کے مسائل کاحل ہے    | ۳۱         |
| ۲۵         | امت کی تنظیم اطاعت سے وابستہ ہے                             | ٣٢         |
| ۵۸         | تحریک امارت میں مخالفتوں کاسامنا                            | mm         |
| ٦١         | حضرت ابوالمحاسن کے ذہمن میں امارت شرعیہ کاتصور              | ٣٦         |
| ٦١         | قیام امارت سے قبل بیعت جہاد                                 | ra         |
| 44         | جمعیة علماء ہند کے اجلاس دوم میں امارت فی الہند کی تجویز    | ٣٩         |
| 4m         | امیر الہند ؓکے انتخاب میں د شواریاں                         | ٣٧         |
| 4m         | حضرت شيخ الهند مولانا محمود حسن ديو بندي ً                  | ٣٨         |
| 40         | مولانا ابو الكلام آزادٌ                                     | ۳٩         |

| صفحات     | مضامين                                                      | سلسله نمبر |
|-----------|-------------------------------------------------------------|------------|
| ٧٧        | حضرت مولا ناعبد الباري فرگلي محليَّ                         | ۴.         |
| 79        | حضرت مولا نامعين الدين اجميري گااختلاف                      | ۲۱         |
| 2m        | جمعیة علماء ہند کے اجلاس سوم میں امیر الہند کامسکلہ         | 4          |
| <b>LL</b> | کل ہند امارت شرعیہ کے قیام میں رکاوٹیں                      | ٣٣         |
| ∠9        | صوبہ وارامار تیں قائم کرنے کی تجویز منظور                   | 44         |
| ∠9        | امارت شرعیه بهار کی بنیاد                                   | <i>٣۵</i>  |
| ΛI        | جمعیة علماء بہمار کے اجلاس در بھنگہ میں قیام امارت کا فیصلہ | ۲۲         |
| ٨٣        | حضرت مولاناسجادگا تاریخی مکتوب                              | <b>۴</b> ۷ |
| 91        | دعوت نامه كااستقبال                                         | <b>۴</b> ٨ |
| 91-       | حضرت مولاناسید شاه محمه علی مو نگیری گاجواب                 | 4          |
| 90        | حضرت مولاناشاه بدرالدین تصلواروی گاجواب                     | ۵٠         |
| 91        | حضرت مولاناشاه سلیمان بھلوارویؓ کی تائید                    | ۵۱         |
| 99        | حضرت مولانا محمد احمد صاحب فيمهتهم دارالعلوم ديوبند كاجواب  | ar         |
| 1 • •     | تاسیس امارت کے لئے جمعیۃ علماء بہار کا خصوصی اجلاس          | ar         |
| 1 * *     | خطبهٔ استقبالیه                                             | ۵۳         |
| 1+1"      | مجلس شوریٰ وارباب حل وعقد کی خصوصی نشست                     | ۵۵         |
| 1 + 17    | تجاويزا نتخاب امير نثريعت ونائب امير نثريعت                 | ۲۵         |
| 1+1~      | حضرت امير شريعت اول كامكتوب منظوري                          | ۵۷         |
| 1+0       | كاروائى آخرى اجلاس عام                                      | ۵۸         |
| 1+4       | حضرت مولاناسجادؓ کے ہاتھ پر نیابۃ ً بیعت امارت              | ۵۹         |

| صفحات | مضامین                                                      | سلسله نمبر |
|-------|-------------------------------------------------------------|------------|
| 1+1   | بہلی مجلس شور کی                                            | 7+         |
| 11+   | خانقاه رحمانی مو نگیر کی طرف سے اپنے متوسلین کو ہدایات      | 71         |
| 111   | د فتر امارت شرعیه کا قیام                                   | 47         |
| 111   | حضرت امير شريعت اول كاپېلا فرمان                            | 44         |
| 110   | حضرت امیر شریعت اول کی آخری ہدایت                           | 44         |
| ١١٣   | "مسّله انتخاب امير شريعت" (ثاني)                            | 40         |
| PII   | جمعیة علماء بہار کی مجلس منتظمیہ کااجلاس                    | YY         |
| 171   | حضرت امیر شریعت ثانی کے عہد میں امارت شرعیہ کی توسیع وتر قی | 72         |
| 171   | امارت شرعیه کی پالیسی کااعلان                               | ۸۲         |
| 177   | نظارت امور نثر عیه                                          | 49         |
| 152   | مسوده                                                       | ۷٠         |
| 172   | امارت شرعیه حضرت مولاناسجاد کے عہد میں                      | ۷۱         |
| 172   | دارالقضاء                                                   | <b>4</b>   |
| 117   | دارالا فتاء                                                 | ۷۳         |
| 117   | شعبهٔ دعوت و تبلیغ                                          | ۷٣         |
| 149   | شعبهٔ تنظیم                                                 | ۷۵         |
| 149   | شعبهٔ تعلیم                                                 | ۷٦         |
| 11"+  | شعبهٔ تحفظ مسلمین                                           | <b>LL</b>  |
| 11"1  | شعبهٔ نشرواشاعت                                             | <b>۷</b> ۸ |
| 1111  | بيت المال                                                   | ۷٩         |

| صفحات | مضامین                                                        | سلسله نمبر |
|-------|---------------------------------------------------------------|------------|
| ١٣١   | شعبهٔ تربیت سپه گری                                           | ۸٠         |
| 127   | امیر شریعت کی عدم موجو دگی میں بحیثیت امیر شریعت              | ΔI         |
| 127   | حضرت مولاناسجارهٔ کی صد ارت میں مجلس شوری کا ایک یاد گاراجلاس | ٨٢         |
| 177   | امیر شریعت کی حیثیت کی تحریری وضاحت                           | ٨٣         |
| اسرم  | امارت شرعیه میں مالی بحر ان ،اسباب اور حکمت عملی              | ۸۴         |
| ıra   | اکابرنے پیٹ پر پتھر باندھ کر امارت شرعیہ کی حفاظت کی          | ۸۵         |
| 1174  | امارت شرعیه کی سیاسی مخالفت                                   | ٨٢         |
| IMA   | کوئی طاقت اس کوه عزم واستقلال کومتز لزل نه کرسکی              | ۸۷         |
| IMA   | کل ہند امارت کاخواب بو رانہ ہو سکا                            | ۸۸         |
| IPT   | حضرت مولاناسجادؓ کے بعد                                       | <b>19</b>  |

## عرض مؤلف

اس کتاب میں امارت شرعیہ کی تحریک و تاسیس کی تاریخ، شرعی تصوراور تسلسل، شبہات و اعتراضات کے جوابات، اور امارت ہند کے قیام کی مشکلات و موانع جیسے اہم عنوانات پراعتدال اور توازن کے ساتھ علمی، تحقیقی اور تاریخی بحث کی گئی ہے، بلاشبہ امارت شرعیہ کی شرعی حیثیت پر خو دبانی امارت اور امیر شریعت اول کی کتاب "امارت شرعیہ – شبہات و جوابات "اور حضرت مولاناعبدالصمد رحمانی کی کتاب "ہندوستان اور مسئلۂ امارت "، اور امارت کی تاریخ اور خدمات پر مولاناعبدالصمد رحمانی کی کتاب "تاریخ امارت " اور حضرت الاستاذ مولانا مفتی محمد ظفیر الدین مفتاحی گئی کتاب "امارت شرعیہ – دینی جدوجہد کاروشن باب "بہترین کتابیں ہیں، لیکن کئی اہم مباحث ایسے ہیں، جن کاذکر مذکورہ کتابوں میں نہیں ہے، حیات ابوالحاس کی تصنیف کے وقت مجھے احساس ہوا کہ امارت شرعیہ کی تاریخ پر مزید کام کرنے کی ضرورت ہیں شاکع کیا جانے کا مستحق ہے، چنانچہ بعض ہو این احساس کے تحت لکھا گیا، لیکن کام ابھی باقی ہے۔ یہ بھی حیات ابوالحاس ہی کا ایک باب ہے ، یہ حصہ اسی احساس کے تحت لکھا گیا، لیکن کام ابھی باقی ہے۔ یہ بھی حیات ابوالحاس ہی کا ایک باب ہے ، یہ حصہ اسی احساس کے تحت لکھا گیا، لیکن کام ابھی باقی ہے۔ یہ بھی حیات ابوالحاس ہی کا ایک باب ہے ، یہ حصہ اسی احساس کے تحت لکھا گیا، لیکن کام ابھی باقی ہے۔ یہ بھی حیات ابوالحاس ہی کا ایک باب ہے ، یہ حصہ اسی احساس کو مستقل کتاب کی صورت میں شائع کیا جارہا ہے ، اللہ پاک اسے قبول فرما کے ، مورت میں شائع کیا جارہ ہے ، اللہ پاک اسے قبول فرما کے ، اور نفع عام کاذر یعہ بنائے آئین۔

اخترامام عادل قاسمی خادم جامعه ربانی منوروانشریف سسر محرم الحرام ۳۴ فیص

#### 

# امارت شرعیه-شرعی تصور

مفکر اسلام ابوالمحاس حضرت مولانا محمد سجاد گی حیات طیبہ کاسب سے روش عنوان اور آپ کا عظیم ترین ملی و قومی کارنامہ "امارت شرعیہ "کا قیام ہے، غیر اسلامی اقتدار میں یہ آپ کے ملی اور سیاسی سفر کا نقطه عروج اور آپ کی تمام تردینی و ملی جدوجہد کالب لباب ہے، غیر اسلامی ہندوستان لئے یہ آپ کی پہلی منزل اور ثانوی نصب العین تھا، اصل منصوبہ تو خلافت اسلامیہ کا احیاء، مسلمانوں کی عظمت رفتہ کی واپسی اور ملت اسلامیہ کو مرکز اسلامی سے مربوط کرناتھا، لیکن اس ملک میں اس وقت اس سے زیادہ کا حصول ممکن نہیں تھا، مندوستان سے مسلمانوں کے اجتماعی نظام کا خاتمہ ہو چکاتھا، صدیوں سے جاری اقد ارور وایات ایک ایک کرے ختم کی جارہی تھیں اور خود مسلمانوں کے فکر و ترن کی کا یا پلٹ چکی تھی۔

#### انقلابات دورال

بقول حضرت مولاناا بوالمحاسن محمر سجادٌ:

"کل جو تخت نشیں سے آج خاک نشیں ہیں، کل جو آزاد حکمر ال سے، آج وہ غلام اور بدترین غلام ہیں، کل تک جو ہز اروں غرباء و فقراء کے دامنوں کو سیم وزر سے ہر دیا کرتے سے، آج وہ خود فقیر بے نواہیں، کل جن کی عبادت گاہیں آباد و پر رونق تخییں، آج وہ سنسان اور ویر ان ہیں، کل جن کی مسجد ول میں نہایت لائق اور دیندار امام ومؤذن مقرر سے، آج اکثر جگہوں میں روٹی کے چند ٹکڑوں کے لئے محض بے علم اور نالا کق لوگ امامت ومؤذنی کے لئے لڑر ہے ہیں، کل تک جو قومیں مسلمانوں سے آئے وہ ان کے گھروں کولو ٹی ہیں، قربانی کے وہند کرتی ہیں، قبر سان پر قبضہ کر کے ہل چلانے کی فکر کرر ہی ہیں، کل جن کی عدالتوں میں غیر اقوام اپنے تضیوں اور جھڑوں کی داد رسی کے لئے حاضر ہوتے عدالتوں میں نہایت بے غیر تی کے ساتھ

طوعاً وکرہاً حاضر ہوتے ہیں، کل تک جو غیر اسلامی قوانین کی تفیذیا تعمیل کوظلم وفسق یا کفر تصور کرتے تھے، آج بے جھجک ان پر عمل پیراہور ہے ہیں"<sup>1</sup> علماءامت کی فکر مند کی و در د مند کی — آزما کشیں اور قربانیاں

علاء امت برسول سے ان زوال پذیر حالات سے فکر مند تھے، مسلمانوں کی انفرادی زندگی کے تحفظ کوجو حالات در پیش تھے وہ تو تھے ہی، مسئلہ خود ملت اسلامیہ کی بقااور مسلمانوں کی اجتماعی زندگی کے تحفظ کا تھا، جو قوم برسوں پر اگندہ اور منتشر رہتی ہے وہ فکری اور اخلاقی زوال میں مبتلا ہو جاتی ہے، اقتدار سے محرومی کے بعد فوری تدبیر نہ کی جائے تو ذہنی دیوالیہ پن بھی پیدا ہو جاتا ہے، اور بہت سے سامنے کے مسائل بھی انسان کو نظر نہیں آتے، اس لئے بقول حضرت مولانا سے انتہاں کو نظر نہیں آتے، اس لئے بقول حضرت مولانا سے انتہاں کو نظر نہیں آتے، اس لئے بقول حضرت مولانا سے انتہاں کو نظر نہیں آتے، اس لئے بقول حضرت مولانا سے انتہاں کو نظر نہیں آتے، اس لئے بقول حضرت مولانا سے انتہاں کو نظر نہیں آتے ہوں۔

"ہندوستان میں انگریزوں کے تسلط کے بعد ہی چاہئے توبہ تھا کہ مسلمان خوداپناکوئی امیر منتخب کر کے جماعتی واجتماعی نظام قائم کر لیتے، تاکہ پر اگندگی اورانتشار کی لعنت سے محفوظ رہتے،اوران خرابیوں سے بھی بچتے جولوازم انتشار ہیں، چنانچہ بعض اکابر علماء ہندنے اس اہم فریضہ کی طرف توجہ بھی کی اوراس کی بابت فناوی بھی کھے، مثلاً:

ہندوستان پر انگریزی تسلط کے بعد ہی <u>۱۲۳۹</u> ہے مطابق ۱۸۲۳ء میں حضرت شاہ صاحب ؓ نے ہندوستان کے دارالحرب ہونے کافتویٰ جاری کر دیاتھا<sup>2</sup>،اور اپنے فتاویٰ میں اس بات پر زور دیا کہ مسلمان خو د اپناامیر منتخب کریں، جس کی ما تحتی میں وہ تمام ملی اور اجتاعی کام انجام دیئے جائیں جو امیر و قاضی کے بغیر روبہ عمل نہیں آسکتے ہیں <sup>3</sup> بین جب کہ ابھی ملک پر انگریزوں کا پوری طرح تسلط نہیں ہو پایاتھا، پچھلی بعض

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> -مقالات سجادس ۱۳۲\_

<sup>2 -</sup> مجموعه فتاویٰ عزیزی ص ۱۶۰۷ فارسی ایڈیشن مطبع مجتبائی دہلی، سن طباعت ۲<u>۳۳ ا</u>ھ مطابق ۱<mark>۹۰۴</mark> و

<sup>3 -</sup> مجموعه فناويٰ عزيزي ص ٣٢،٣٣ فارسي ايدُيثن مطبع مجتبائي د ہلي، سن طباعت ٣٢٢ إهر مطابق ١٩٠٢ إء

چیزیں اب بھی باقی تھیں (لیکن شاہ صاحب نے خطرہ کی گھنٹی محسوس فرمالی تھی کہ یہ سلسلہ تبھی بھی موقوف ہوسکتا ہے <sup>4</sup>چنانچہ ایساہی ہوا، آپ کے فتویٰ کے تقریباً جالیس (۴۰)سال کے بعد ۱۸۶۲ء میں انگریزوں نے پہلے اسلامی تعزیرات منسوخ کر کے تعزیرات ہند کانفاذ کیا، پھر ۱۸۶۴ء میں اسلامی قاضیوں کی تقرری موقوف کر دی ،اور ۲<u>۸۷۲</u> ء میں اسلامی قانون شہادت بھی منسوخ کر دی گئی،۔۔۔۔) مگر حکومت اسلامیہ کے زوال اورانگریزوں کے تسلط کے بعد فطر تاجوہ بن اور کمزوری ان میں پیداہو گئی تھی،اس نے تمام بڑے بڑے ذی ہوش مسلمانوں کو بھی شہ نشیں بنادیا، اوراس کے بعد پھر کے ۱۸۵۷ء کے مظالم نے توبڑے بڑے بہادر مسلمانوں کو بھی یست ہمت کر دیا،۔۔۔ پھر کیا تھاجو بعض اسلامی ادارے مسلمانوں کے لئے خصوصیت سے باقی رکھے گئے تھے،وہ سب بھی ایک ایک کرکے اٹھادیئے گئے،نہ محکمۂ قضار ہا ، نه محكمهٔ صدرالصدور، نه او قاف كانظام باقی ركھا گيا، نه جحوں كے ساتھ "مفتی اسلام" كاعهده ،الغرض بيه چنداسلامي چيزين جوحسب معاہده ياحسب وعده انگريزون نے باقی رکھی تھیں ،سب کی سب بیک جنبش قلم ختم کر دی گئیں ،اسی کے ساتھ جا گیروں اور زمینداریوں کی ضبطی کے بعد جو کچھ دولت بچی تھی ، وہ بھی ختم

4 - حضرت شاہ صاحب سے زیادہ اس خطرہ کو کون محسوس کر سکتا تھا، جب کہ خود آپ کے خانوادہ پر مصیبتوں کے بڑے پہاڑ ٹوٹ پی سے تھے، آپ کے والد ماجد حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلویؓ کے پہو نچے اترواکر ہاتھ برکار کرادیۓ گئے تھے، تاکہ وہ کوئی کتاب یا مضمون تحریر نہ کر سکیں، خود شاہ عبد العزیز صاحب ؓ اور شاہ رفیع الدین صاحب ؓ کو دہلی سے اس طرح نکالا گیا تھا کہ یہ دونوں بزرگ مع مستورات کے شاہدرہ تک پیدل چل کر گئے تھے، اس کے بعد مستورات کو تو کسی طرح سواری مل گئی تھی، جس سے وہ پھلت (مظفر گر) چلی گئی تھیں، گران دونوں بھائیوں کو سواری پر بیٹھنے کی اجازت بھی نہیں ملی، شاہ رفیع الدین صاحب ؓ پیدل لکھنو تشریف لے گئے، اور شاہ عبدالعزیز صاحب ؓ جو نیور کے لئے روانہ ہوئے، تکم یہ تھا کہ دونوں ساتھ ساتھ نہ رہیں، اور نہ سواری پر سفر کریں، جس کا متبجہ یہ ہوا کہ شاہ عبدالعزیز صاحب کوراستہ میں لولگ گئی، اور ان کی آئے تھوں کی بینائی متاثر ہو گئی، اس کے علاوہ ان کی جان لینے کی سازش بھی کی گئی، دو مر تبہ عبدالعزیز صاحب کوراستہ میں لولگ گئی، اور ان کی آئی مور کی بینائی متاثر ہو گئی، اس کے علاوہ ان کی جان لینے کی سازش بھی کی گئی، دو مر تبہ ان کوز ہر دیا گیا، ایک مر تبہ چھکی کا ابٹن سارے جسم پر ملوادیا گیا، جس سے آپ کو جذام اور ہر ص ہو گیا، افاللہ و افا المدہ راجعون رات تاریخ امارت ش میا میں میکا کی ان المیت سے میں کو خوز مر دیا گیا، ان کوز ہر دیا گیا، ان کہ مصنفہ مولانا عبد الصمدر حمانی – طبح ثانی امارت ش عیہ پھلواری شریف پٹنہ – کے اس ای

ہو گئی "<sup>5</sup>

متعدد علاء اور قائدین نے امت کی اس ڈوبتی ہوئی کشی کوسہارادیے کی بڑی کوشنیں کیں، جن میں سے بعض کاذکر حضرت مولانا محمد سجادؓ کی مرتب کردہ کتاب "تذکرہ جمعیة علاء ہند" میں بھی کیا گیاہے جو ۱۹۴۰ء میں بطوراعلامیہ امت کے شائع ہوا تھا اور اس پر حضرت ابوالمحاسن مولانا محمد سجادؓ کے علاوہ، حضرت مولانا شخ الاسلام مولانا حسین احمد مدنیؓ، مفتی اعظم حضرت مولانا مفتی کفایت اللہ صاحبؓ، سجبان الہند حضرت مولانا عبد الحلیم صدیقؓ نے بھی اپنے دستخط شبت فرمائے تھے، اس کا میہ اقتباس بہت اہم ہے:

"اس موقع پرہم اس حقیقت کا اظہار کرناضر وری سیجھے ہیں، کہ ہندوستان میں قیام امارت اور نظام شرعی کی ضرورت واہمیت اس موقع پر محسوس ہونے لگی تھی، جب کہ اسلامی حکومت کاچراغ گل ہور ہاتھا، حضرت مولانا شاہ عبد العزیز ؓ نے اپنے وقت میں قیام امارت کے وجوب کا فتو کی دیا تھا، چنانچہ اس فتو کی پر سب سے پہلے اس وقت عمل کیا گیا، جب کہ حضرت سیدا حمد بریلوی شہید گو امام وامیر منتخب کیا گیا، لیکن اس انقلاب عظیم کے بعد حالات ناساز گار ہو گئے، زبان و قلم پر جبر وتی مہریں لگادی گئیں ، مگر ہمارے اکابر کے دل ود ماغ اس تخیل سے بھی غافل نہیں رہے ، اور مقصد عظیم ، مگر ہمارے اکابر کے دل ود ماغ اس تخیل سے بھی غافل نہیں رہے ، اور مقصد عظیم ہوں ، اور اسلامی نظام جماعتی وشرعی اصول وضو ابط سے قائم کرنا ممکن ہوجائے " درچند سطر ول کے بعد ) اور جب سے حالت پیدا ہو چکی ہے توضر ورت ہے کہ مرکزی نظام شرعی اور قیام امارت فی الہند کی تجویز کو عملی شکل دی جائے "۔۔۔۔۔۔۔ "مسلمانوں کو یقین کر لینا چاہئے کہ ہندوستانی سیاست کی رعایت حکومت خواہ کوئی شکل وصورت اختیار کرے اس کے اندر اسلامی سیاست کی رعایت

<sup>5 -</sup> مقالات سجاد ص ۱۳۴۳ تا ۱۳۹۱

کو ملحوظ رکھنا، پھر اسلامی اجتماعی اصول واحکام کوبروئے کارلانا بغیراس کے ناممکن ہے، کہ ایک طرف مسلمانان ہند جمعیۃ علاء ہند اوراس کی شاخوں کو مضبوط بنائیں، اور اس کی ہر آواز پرلبیک کہیں، اوراس کے دفتر اور کاموں کے لئے بقدروسعت وہمت مال وزرسے اعانت کرتے رہیں۔

دوسری طرف وہ جمعیۃ کی امارت کی اسکیم نثر عی اور نظام سیاسی کو دل و جان سے زیادہ عزیزر کھیں،اور تمام ہندوستان میں اس نظام کو قائم کرنے میں جمعیۃ علماء ہند کاہاتھ بٹائیں "<sup>6</sup>

لیکن اپنوں کی نادانیوں اور دشمن کی عیار یوں کی بناپر اکثر کوششیں بظاہر بے نتیجہ ثابت ہوئیں، جن کی تفصیلات ہماری تحریکی تاریخ کی کتابوں میں موجو دہیں <sup>7</sup>۔

## آئینی دور کا امام اور عصر حاضر کامجد د

6 - نظام قضا کا قیام ص ۱۲،۱۳ مصنفه حضرت حکیم الاسلام مولانا قاری مجمد طیب صاحب ٔ سابق مهتمم دارالعلوم دیوبند، شائع کرده مسلم پرسنل لاء بور دُد، بلی ۲۰۱۲ و ۲۲ تاریخ امارت ص ۱۳۲،۱۳۵ بحواله رساله " تذکره جمعیة علاء مهند "ص ۱۳۳،۳۳۸\_

مثلاً: ☆ حضرت سیداحمد شهیدرائے بریلوئ کے زیر قیادت سر حدکے علاقہ میں امارت اسلامی(۱۲/ جمادی الثانیہ ۲۳۲ اِرے مطابق ۱۱/ جنوری کے ۱۲/ جنوری کے اسلامی کی شہادت پر ہوا۔ (سیر ت سیداحمد شهید، مصنفہ حضرت مولاناسید ابوالحن علی ندویؓ)

کے ۱۸۵۷ء میں تھانہ بھون میں امارت اسلامی کا قیام عمل میں آیا جس میں سیدالطا نفہ حضرت حاجی امداد اللہ صاحب مہاجر کئی امیر المؤمنین، ججۃ الاسلام حضرت مولانا محمد قاسم نانو توگ سپہ سالارافواج ،اور فقیہ الامت حضرت مولانار شید احمد گئلوہی ً قاضی شریعت مقرر ہوئے، مگریہ تحریک بھی جلد ہی منتشر ہوگئی (تذکرۃ الرشیدج اص ۵۲)

ﷺ بیسویں صدی کے آغاز میں انہی مقاصد کے لئے حضرت شیخ الہند مولانا محمود حسن دیو بندی ؓ نے ایک عالمی تحریک شروع فرمائی، جو بعد میں تحریک ریشمی رومال کے نام سے مشہور ہوئی، اس تحریک نے بھی منزل تک پہونچنے سے پہلے ہی دم توڑدیا (نقش حیات حضرت شیخ الاسلام مولانا حسین احمد مدنی ص ۲۳۳)

آئی کی تجدیدی فکر اور جہد مسلسل نے رکاوٹوں کے پہاڑ کاٹ ڈالے اور سنگینیوں کی نوک پر چلتے ہوئے بالآخر آپ کی تجدیدی فکر اور جہد مسلسل نے رکاوٹوں کے پہاڑ کاٹ ڈالے اور سنگینیوں کی نوک پر چلتے ہوئے بالآخر ۱۹/شوال المکرم ۱۳۳۹ ہے مطابق ۲۱/جون ۱۹۱ ء کوغیر مسلم ہندوستان کے صوبہ بہار میں آپ نے اپنی نوعیت کی پہلی امارت شرعیہ کی بنیادر کھ دی 8 لیکن حضرت مولاناسجاڈ کوید رنجیدہ احساس تھا کہ یہ امارت ہندوستان میں ڈیڑھ سو(۱۵۰) برس قبل قائم ہونی چاہئے تھا، اسی طرح ان کواس کا بھی تازندگی افسوس رہا کہ یہ چیز ملک گیر سطح کے بجائے صرف ایک صوبہ کی سطح پر قائم ہوسکی 9۔

-----

8 - بلاشیہ امارت شرعیہ اپنی نوعیت کی پہلی امارت تھی جو غیر اسلامی ہندوستان میں قائم ہوئی، اس لئے کہ اس سے قبل قیام امارت کی جو بھی کوششیں ہو عیں وہ حربی نوعیت کی تھیں جب کہ امارت شرعیہ کی نوعیت آئینی تھی، سابقہ کوششیں اصلا غیر اسلامی افتدار کے بالمقابل کو مت اسلامیہ کے قیام کے لئے شروع کی گئی تھیں، جس کو ہم امامت عظلی یا خلافت اسلامیہ کہ سے تہیں، جب کہ امارت شرعیہ غیر مسلم افتدار میں رہتے ہوئے تنظیمی اوراجہا کی وحدت کی ایک شکل تھی، جس کو ہم امامت عظلی نہیں بلکہ زیادہ سے زیادہ ولایت شرعیہ کہ سلم افتدار میں رہتے ہوئے تنظیمی اوراجہا کی وحدت کی ایک شکل تھی، جس کو ہم امامت عظلی نہیں بلکہ زیادہ سے زیادہ ولایت شرعیہ کہ سلم افتدار میں رہتے ہوئے تنظیمی اوراجہا کی وحدت کی ایک شکل تھی، جس کو ہم امامت عظلی نہیں بلکہ زیادہ سے زیادہ ولایت شرعیہ کہ سلم افتد اسلامیہ کے لئے سابقہ کوشٹوں کی شرعی حیثیت پر کسی جانب سے کوئی حرف سوال نہیں اٹھا، اس لئے کہ وہ ایک معروف تھور تھا جس کو امامت صدیوں سے دیکھی تھی اور مسلمانوں کے اجہا کی وقومی مزاج سے ہم آجگ بھی تھا ،۔۔۔۔اس کے برعکس جب حضرت مولانا سے ادا تو اس طرح گم ہو چکی تھی کہ صدیوں سے حکمر انی کرنے والی قوم نے بھی اسے لا کن سے دفعہ یقینی طور پر موجود تھی، لیکن قانونی ذخیرہ میں وہ اس طرح گم ہو چکی تھی کہ صدیوں سے حکمر انی کرنے والی قوم نے بھی اسے لا کن سے دفعہ یقینی طور پر موجود تھی، لیکن قانونی ذخیرہ میں وہ اس طرح گم ہو چکی تھی کہ صدیوں سے حکمر انی کرنے والی قوم نے بھی اسے لا کن امان نہیں سے کھر انی کرنے والی قوم نے بھی اسے لا کن امار کیا ہما، سی کہا کہ حضرت مولانا سے کہا درآب کی ادرآب کی ادرآب کی دور کا امام، وقت کا تھی بیاض اور تیر ہویں صدی کا عجد د" قرار دیا ہے (تار دیا ہے (تار تی امارت ص ۲۳ میں) اللہ پاک نے بعاطور پر آپ کو "اس آئی کی دور کا امام، وقت کا تھی بیاض وار تیر ہویں صدی کا عجد د" قرار دیا ہے (تار دیا ہے (تار تی امارت میں ۲۰۰۳ کی اللہ بیاک

9 - مقالات سجاد ص ۱۳۷

# نظریهٔ امارت کی شرعی حیثیت – حدوداور معیار

حضرت مولانا سجاد ؓ نے تحریک امارت شروع کی تو گو کہ ہندوستان میں ان کی فکر کی بنیاد حضرت شاہ عبد العزیز محدث دہلوی ؓ کے فتو کی پر تھی، جس کا نہوں نے اپنے مضامین اور خطوط میں بارہاا ظہار فرمایا ،اور اس کی تائید بھی بہت سے اہم علماء کی طرف سے کی گئی ،لیکن اس کے باوجود کئی حلقوں سے ان کوسخت مخالفتوں کا سامنا کر ناپڑا ، اور انہی مخالفتوں کی بنیاد پر کل ہند سطح پر امارت شرعیہ قائم نہ ہو سکی ، اور اس کے قیام میں جس تیزی کے وہ متقاضی تھے ، اور اس کو امت پر ایک اہم فرض تصور فرماتے تھے ،وہ حساسیت امت کے اکثر جھے میں مفقود تھی ، گو کہ اب یہ اختلافات داستان ماضی بن چکے ہیں ،اور قائلین امارت کی مضبوط ترجمانی کے نتیج میں مخالف دلائل کازور ٹوٹ چکا ہے ،لیکن تاریخی سرمایہ کے طور پر اس کا مختصر تذکرہ کرنامناسب معلوم ہو تاہے:

## نظرية امارت يربعض كتابين

کاس موضوع پرسب سے مضبوط اور مستند تحریرات خود بانی امارت شرعیه حضرت مولانا شاہ قیام محمد سجاد اور امیر شریعت اول حضرت فیاض المسلمین شاہ بدرالدین بھلواروی کی ہیں، جو حضرت مولانا شاہ قیام الدین عبدالباری فرنگی محلی کے شبہات کے جواب میں لکھی گئی ہیں، یہ تحریرات پہلے خانقاہ مجیبیہ بھلواری شریف پٹنہ سے "لمعات بدریہ" (مجموعهٔ مکاتیب شاہ بدرالدین گا جزء بن کرشائع ہوئیں، پھر بعد میں حضرت شریف پٹنہ سے "لمعات بدریہ" کی شخقیق و تعلیق کے ساتھ امارت شرعیہ پٹنہ سے مستقل طور پر بھی شائع ہوئیں۔

ہے۔ اس موضوع پر دوسری سب سے مبسوط اور مدلل کتاب حضرت مولاناعبد الصمد رحمانی نائب امیر شریعت مچلواری شریف پٹنہ کی کتاب "ہندوستان اور مسکلۂ امارت "ہے، جو انہوں نے خو دبانی امارت شرعیہ کی ہدایات و افادات کی روشنی میں مرتب کی تھی ، لیکن اس کی اشاعت بانی امارت شرعیہ کے وصال کے بعد پہلی بار ۲۵۹ بارے میں جعیۃ علماء ہند کی طرف سے عمل میں آئی۔

ﷺ اس موضوع پر ایک اور اہم کتاب حضرت الاستاذ مولانامفتی محمد ظفیر الدین مفتاحی گئی ہے "

امارت شرعیہ دینی جدوجہد کاروشن باب "، گو کہ اس کتاب کاموضوع تاریخ ہے لیکن امارت سے متعلق ضروری نکات بھی زیر بحث آئے ہیں، یہ کتاب پہلی بارر سے الاول ۱۳۹۳ ہے / اپریل ۱۹۷۴ میں مکتبہ امارت شرعیہ پٹنہ سے شائع ہوئی۔

ان کے علاوہ اس موضوع پر اور بھی کئی علمی تحریرات موجود ہیں ، جن سے یہ مسکہ اب بوری طرح منقے ہو چکا ہے، تطویل سے بچتے ہوئے اس بحث کے ضروری نکات پیش کئے جاتے ہیں۔ تنظیم واجتماعیت اسلام میں مطلوب ہے

ہ اسلام میں تنظیم واجماعیت کی بڑی اہمیت ہے، اسلام مسلمانوں کو منظم دیکھناچاہتا ہے، اسلام کی تعلیم ہیے ہے کہ مسلمان روئے زمین کے کسی بھی حصہ پر رہیں، جماعتی زندگی گذاریں، انتشار اور ازار کی سے بھی رہ ہیں ہے، اسلام کی بیہ تعلیم اسی طرح امر مطلق ہے جس بھیں، اس میں دار الاسلام اور دار الکفر کی شخصیص نہیں ہے، اسلام کی بیہ تعلیم اسی طرح امر مطلق ہے جس طرح نماز، روزہ، جج، زکوۃ، ایمان، شہادت، نکاح، طلاق، طہارت، نجاست و غیرہ احکام دار الاسلام اور دار الکفر کے حدود سے بالاتر اور روئے زمین کے تمام مسلمانوں پر نافذہوتے ہیں، نواہ وہ حالت غلبہ میں ہوں یا الکفر کے حدود سے بالاتر اور روئے زمین کے تمام مسلمان بھی ہوں تو اسلام کی ہدایت ہیے کہ وہ ایک کو امیر بنالیں، اگر سم مقام پر چند مسلمان بھی ہوں تو اسلام کی ہدایت ہیے کہ وہ ایک کو امیر بنالیا ماک کیا جائے، تفرق وانتشار سے بچنا اور مسلمانوں میں ارکان خاند ان سے بھی زیادہ اخوت ایمانی فائم کر نااسلام کا بیہ نصب العین حالات کے مطابق ہر جگہ قابل عمل ہے، نصر سے باہمی اور اتحاد و نقب العین ہر جگہ قابل عمل ہے، نصر سے باہمی اور اتحاد و نقب کی اساس بہی ہے۔

اجتماعیت ایک کلی تصور ہے، لینی جہاں جس طرح کی اجتماعیت ممکن ہو قائم کی جائے گی ،جب مسلمان مکہ مکر مدمیں مغلوبانہ زندگی گذارر ہے تھے، اس زمانے میں بیر آیت کریمہ نازل ہوئی: اَنْ أَقِیمُوا الدِّینَ وَلَا تَتَفَرَّقُوا فِیهِ<sup>10</sup>

ترجمه: دین کو قائم کرواور باہم اختلاف نه کرو۔

10 -الشوري : ١٣

اور مدينه منوره مين جب غلبه كادورآياتويه آيت كريمه نازل موئى: وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَّقُوا الآية !!

ترجمہ:اللہ کی رسی کوسب مل کر مضبوطی کے ساتھ پکڑلو،اورانتشارسے بچو۔

دونوں آیات کے مضمون میں کوئی فرق نہیں ہے، یہ اس بات کی دلیل ہے کہ جماعتی زندگی ہر حال میں اسلام کو مطلوب ہے، بلکہ قرآن کریم سے معلوم ہو تاہے کہ سابقہ نبیوں سے بھی یہ عہدلیا گیاتھا: شَرَعَ لَکُمْ مِنَ الدِّینِ مَا وَصَّی بِهِ نُوحًا وَالَّذِي أَوْحَیْنَاإِلَیْكَ وَمَاوَصَیْنَا بِهِ إِبْرَاهِیمَ وَمُوسَی وَعِیسَی أَنْ أَقِیمُوا الدِّینَ وَلَا تَتَفَرَّقُوا فِیهِ 12

اس کی تفسیر میں علامہ نیشا پوری لکھتے ہیں:

{شرع لكم } بيَّن وأظهر لكم { من الدين ما وصَّى به } أمر { نوحاً } مَّ بيَّن ذلك فقال: { أن أقيموا الدين ولاتتفرقوا فيه} والله يبعث الأنبياء كلَّهم بإقامة الدِّين وترك الفرقة 13

علامه دمشقی رقمطراز ہیں:

أَنْ أَقِيمُواْ الدين وَلاَ تَتَفَرَّقُواْ فِيهِ } بعث الأنبياء كلهم بإقامة الدين والألفةوا الجماعة وترك الفرقة والمخالفة 14

اور بھی کئی مفسرین نے اس مضمون کو نقل کیاہے<sup>15</sup>

<sup>11 -</sup>آل عمر ان: ١٠٣-

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> - الشورى : ١٣

 $<sup>^{13}</sup>$  - الوجيز في تفسير الكتاب العزيزج 1 ص  $^{13}$  المؤلف : أبو الحسن على بن أحمد بن محمد بن على الواحدي، النيسابوري، الشافعي (المتوفى :  $^{468}$ هـ)

<sup>14 -</sup> تفسيراللباب في علوم الكتاب ج ١٣٠ ص ١٢٠ المؤلف: أبوحفص سراج الدين عمربن علي بن عادل الحنبلي الدمشقي النعماني (المتوفى : 775هـ)-

الشيحي بن عمر الشيحي بن عمر التاويل في معاني التنزيل ج ۵ ص 741 مناطؤلف : علاء الدين علي بن محمد بن إبراهيم بن عمر الشيحي أبو الحسن ، المعروف بالخازن (المتوفى : 741هم مختصر تفسير البغوي ج ۷ ص 81ملؤلف : عبد الله بن أحمد بن علي الزيدالطبعة : الأولى الناشر : دار السلام للنشر والتوزيع – الرياض تاريخ النشر : 141ه عدد الصفحات : علي الزيدالطبعة : الأجزاء : 1 معالم التنزيل ج ۷ ص 104 المؤلف : محيى السنة ، أبو محمد الحسين بن مسعود البغوي

## اسلام اجتماعیت کے بغیر اوراجتماعیت امارت کے بغیر قائم نہیں رہ سکتی

اسى لئے خلیفة دوم حضرت عمر بن الخطابؒ نے واضح اعلان فرمایا:

لا إسلام الا بجماعة ولا جماعة الا بإمارة ولا إمارة إلا بطاعة $^{16}$ 

لیعنی اسلام کی بنیادہی جماعت پرہے،اور جماعت کے لئے امارت ضروری ہے، اور امارت بغیر اطاعت کے وجو دمیں نہیں آسکتی۔

اس سے معلوم ہو تا ہے کہ اسلام میں جماعت کا ایک خاص اصطلاحی مفہوم ہے، چندلو گوں کا محض جمع ہو جاناکا فی نہیں ہے، بلکہ نظام امارت کے تحت جمع ہونے کانام جماعت ہے، قر آن کریم سے بھی یہی روشنی ملتی ہے کہ قیام جماعت کے لئے اولوالامرکی اطاعت ضروری ہے:

يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللَّهِ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الْأَمْرِمِنْكُمْ فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِر ذَلِكَ خَيْرُواً حْسَنُ تَأْويلً<sup>17</sup> الْآخِر ذَلِكَ خَيْرُواً حْسَنُ تَأْويلً<sup>17</sup>

ترجمہ: اے ایمان والو! اللہ کی اطاعت کرواوررسول کی اطاعت کرواور ان کی جوتم میں سے اولوالا مر ہوں، اگر کسی امر میں تمہارے در میان اختلاف ہوجائے تواللہ اور سول کی طرف رجوع کرو، اگرتم اللہ اور یوم آخرت پر ایمان رکھتے ہو، یہ بہتر ہے اور اس کا انجام اور بدلہ بھی بہترین ہے۔

ايك حديث مين بهى اس كى وضاحت كى كَنْ ہے كہ جماعت كے لئے امام لازم ہے: حَدَّثَنِي أَبُو إِدْرِيسَ الْخُوْلاَنِيُّ أَنَّهُ سَمِعَ حُذَيْفَةَ بْنَ الْيَمَانِ يَقُولُ كَانَ النَّاسُ يَسْأَلُونَ رَسُولَ اللَّهِ – صلى الله عليه وسلم – عَنِ الْخَيْرِ، وَكُنْتُ أَسْأَلُهُ عَنِ

 $(14 \pi e) = 10 \pi e$  المتوفى :  $10 \pi e$  المتوفى : حققه وخرج أحاديثه محمد عبد الله النمر – عثمان جمعة ضميرية – سليمان مسلم الحرش الناشر : دار طيبة للنشر والتوزيع الطبعة : الرابعة ، 1417 ه – 1997 م عدد الأجزاء : 8 -

الناشر : دار عبدالله بن عبدالرحمن أبو محمد الدارمي الناشر : دار 16 منن الدارمي ج 1 ص 1 و حديث غبر: 1407 المؤلف : عبدالله بن عبدالرحمن أبو محمد الدارمي الناشر : دار الكتاب العربي – بيروت الطبعة الأولى ، 1407 تحقيق : فواز أحمد زمرلي , خالد السبع العلمي عدد الأجزاء : 17 النساء: 17 النساء: 17

الشَّرِ مَخَافَةَ أَنْ يُدْرِكِنِى. فَقُلْتُ يَارَسُولَ اللَّهِ إِنَّا كُنَّا فِي جَاهِلِيَّةٍ وَشَرِّ ، فَهَلْ بَعْدَ هَذَا اخْيْرِ مِنْ شَرِّ قَالَ « نَعَمْ » . قُلْتُ وَهَلْ اللَّهُ بِهَذَ ذَلِكَ الشَّرِ مِنْ خَيْرٍ قَالَ «نَعَمْ ، وَ فِيهِ دَخَنٌ » قُلْتُ وَمَا دَخَنُهُ بَعْدَ ذَلِكَ الشَّرِ مِنْ خَيْرٍ قَالَ «نَعَمْ ، وَ فِيهِ دَخَنٌ » قُلْتُ وَمَا دَخَنُهُ قَالَ « قَوْمٌ يَهْدُونَ بِغَيْرِهَدْيِي تَعْرِفُ مِنْهُمْ وَتُنْكِرُقُلْتُ فَهَلْ بَعْدَذَلِكَ الْثَيْرِمِنْ شَرِّ قَالَ « نَعَمْ دُعَاةٌ إِلَى أَبْوَابِ جَهَنَّمَ مَنْ أَجَاجَهُمْ إِلَيْهَا قَذَفُوهُ الْشَوْمِنْ شَرِّ قَالَ « نَعَمْ دُعَاةٌ إِلَى أَبْوَابِ جَهَنَّمَ مَنْ أَجَاجَهُمْ إِلَيْهَا قَذَفُوهُ اللَّهِ صِفْهُمْ لَنَا فَقَالَ هُمْ مِنْ جِلْدَتِنَا ، وَيَتَكَلَّمُونَ فِيهَا »قُلْتُ يَا رَسُولَ اللَّهِ صِفْهُمْ لَنَا فَقَالَ هُمْ مِنْ جِلْدَتِنَا ، وَيَتَكَلَّمُونَ فِيهَا »قُلْتُ فَمَا تَأْمُرُنِي إِنْ أَدْرَكَنِي ذَلِكَ قَالَ « تَلْزَمُ جَمَاعَةٌ وَلاَ إِمَامٌ قَالَ « فَالَدْ فَالَ « قَالَ « فَالَدْ فَالَ « قَالَ « فَا أَدْرَكَنِي ذَلِكَ قَالَ « قَالَ « فَالَاثُ عَبَرِلْ اللّهِ اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى الْمُسْلِمِينَ وَإِمَامَهُمْ » . قُلْتُ فَإِنْ لَمْ يُكُنْ هُمْ جَمَاعَةٌ وَلاَ إِمَامٌ قَالَ « فَالَ « فَاعْتَزِلْ اللّهُ اللّهُ وَلَى الْفِرَقَ كُلّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْكُ الْفُرَقَ كُلّهَا اللّهُ وَالَا إِمَامٌ قَالَ هُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللللّهُ الللللّهُ اللهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللهُ اللللّهُ اللللللّهُ اللهُ الللللّهُ الللللّهُ اللهُ اللللللّهُ الللللّ

ترجمہ: ابوادریس خولائی ہیان کرتے ہیں کہ حضرت حذیفہ بن الیمان ٹے فرمایا کہ لوگ رسول اللہ منگا گلی اس المور خیر کے بارے میں سوالات کرتے تھے اور میں اکثر آنے والے فتوں اور شرکے بارے میں دریافت کرتا تھا، تاکہ اپنے آپ کوان سے بچاسکوں ، ایک دن میں نے عرض کیا کہ یار سول اللہ! ہم جہالت وشر میں مبتلا تھے ، پھر اسلام ہمارے پاس خیر لے کر آیا، توکیاس خیر کے بعد بھی کوئی شر آنے والا ہے ؟ ارشاد ہوا، ہال، میں نے عرض کیا کہ کیااس شرکے بعد بھی کوئی شر آنے گا؟ فرمایا ، ہاں ، اوراس میں پچھ بگاڑ ہوگا، میں نے عرض کیا، کیابگاڑ ہوگا؟ فرمایا ۔ پچھ الیس اختیار کریں گے ، قرمایا ، ہاں ، اوراس میں اچھی بات بھی پاؤگے اور بری بات بھی ، میں روش سے الگ روش اختیار کریں گے ، تم ان میں اچھی بات بھی پاؤگے اور بری بات بھی ، میں سے داعی پیدا ہونگے جو جہنم کی طرف بلائیں گے ، جوان کی بات ما نیں گے جہنم رسید سے داعی پیدا ہونگے جو جہنم کی طرف بلائیں گے ، جوان کی بات ما نیں گے جہنم رسید

<sup>----</sup> حواشی -----

 $<sup>^{18}</sup>$  - الجامع الصحيح ج  $^{8}$  ص  $^{18}$  المجاري المجامع المؤلف : محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري الجعفي الناشر : دار ابن كثير ، اليمامة  $^{8}$  بيروت الطبعة الثالثة ،  $^{14}$   $^{14}$   $^{14}$  تحقيق : د. مصطفى ديب البغا أستاذ الحديث وعلومه في كلية الشريعة  $^{8}$  جامعة دمشق عدد الأجزاء :  $^{8}$  مع الكتاب : تعليق د. مصطفى ديب البغا-

ہونگے، میں نے عرض کیا، یار سول اللہ! ان کی صفات بیان فرمایئے، ارشاد فرمایا: وہ ہماری ہی قوم کے ہونگے، اور ہماری ہی زبان میں بات کریں گے، میں نے عرض کیا، اگر وہ وقت میری زندگی میں آجائے تومیرے لئے کیا تھم ہے؟ فرمایا مسلمانوں کی جماعت اوران کے امام کولازم کپڑو، میں نے عرض کیا، اگر مسلمانوں کی جماعت اورام موجود نہ ہو؟ آپ نے فرمایا، پھران تمام فرقوں سے الگ ہوجاؤ۔ اس روایت سے معلوم ہو تاہے کہ جس گروہ کا امیر نہ ہووہ محض فرقہ ہے جماعت نہیں۔ ایک روایت میں ہے کہ جس کی موت اس حالت میں آئے کہ اس کی جماعت کاکوئی امام نہ ہو ایک موت ہوگی:

عن ابن عمر:أن رسول الله صلى الله عليه و سلم قال:من خرج من الجماعة قيد شبر فقد خلع ربقة الإسلام من عنقه حتى يراجعه قال: ومن مات وليس عليه إمام جماعة فإن موتته موتة جاهلية (هذا حديث صحيح على شرط الشيخين وقد حدث به الحجاج بن محمد أيضاعن الليث ولم يخرجاه تعليق الذهبي قي التلخيص:على شرطهما 19

ایک روایت میں ارشاد نبوی ہے کہ مؤمن کی کوئی صبح وشام ایسی نہیں گذر نی چاہئے جس میں اس کاکوئی امیر نہ ہو:

> مَنْ اسْتَطَاعَ أَنْ لَا يَنَامَ نَوْمًا،وَلَايُصْبِحَ صَبَاحًا،وَلَايُصْبِيَ مَسَاءًإِلَّا وَعَلَيْهِ أَمِيرُ<sup>20</sup>

> > .... حواشی .......

 $<sup>^{19}</sup>$  - المستدرك على الصحيحين ج ١ ص ١٥٠ حديث نمبر: ٢٥٩ المؤلف : محمد بن عبدالله أبو عبدالله الحاكم النيسابوري الناشر : دار الكتب العلمية - بيروت الطبعة الأولى ، 1411 - 1990 تحقيق : مصطفى عبد القادر عطا، عدد الأجزاء : 4 مع الكتاب : تعليقات الذهبي في التلخيص

<sup>20 -</sup> مسند الإمام أحمد بن حنبل ج ٣ ص ٢٩ حديث غبر:١١٢٢٥ المؤلف : أبو عبد الله أحمد بن محمد بن حنبل بن هلال بن أسد الشيباني (المتوفى : 241هـ) الناشر : مؤسسة قرطبة - القاهرة عدد الأجزاء : 6 الأحاديث مذيلة بأحكام شعيب الأرنؤوط عليها

اس مضمون کی بے شارروایات کتب حدیث میں موجود ہیں جن سے نصب امام اور قیام امارت کا صر تح اور لاز می تھم نکاتا ہے۔ یہاں تک کہ سفر میں بھی چندلوگ ساتھ ہوں تو تھم ہے کہ ایک کوامیر چن لیاجائے اور سفر اس کی ماتحتی میں کیاجائے:

عَنْ أَبِي سَعِيدٍ اخْنُدْرِيِّ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ –صلى الله عليه وسلم– قَالَ  $\ll$  إِذَا خَرَجَ ثَلاَثَةٌ فِي سَفَرٍ فَلْيُؤَمِّرُوا أَحَدَهُمْ  $^{21}$ 

رسول الله صلَّى الله على الله

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ عَنْ رَسُولِ اللهِ -صلى الله عليه وسلم-أَنَّهُ قَالَ «مَنْ أَطَاعَ فَي وَمَنْ أَطَاعَ أَمِيرِى فَقَدْ عَصَى اللهَ وَمَنْ أَطَاعَ أَمِيرِى فَقَدْ أَطَاعَنِي وَمَنْ عَصَى اللهَ وَمَنْ أَطَاعَ أَمِيرِى فَقَدْ عَصَابِي 22

اس سے معلوم ہوتا ہے کہ اطاعت صرف امیر المؤمنین ہی کی نہیں بلکہ نظام امارت کے قیام اور بقاکے لئے اصول کے مطابق ہر چھوٹے بڑے امیر کی اطاعت واجب ہے، خواہ وہ امیر سفر ہی کیوں نہ ہواور خواہ اس کا تقرر امیر المؤمنین کی جانب سے ہویاوہ عام مسلمانوں کی طرف سے منتخب کر دہ ہو۔ سمعت أبا أمامة يقول: سمعت رسول الله صلى الله عليه و سلم يخطب في حجة الوداع فقال اتقوا الله [ ربکم ] وصلوا خمسکم وصومواشهرکم وأدوازکاة أموالکم وأطيعواذا أمركم تدخلواجنة ربکم قال فقلت لأبي وأدوازکاة أموالکم وأطيعواذا أمركم تدخلواجنة ربکم قال فقلت لأبي أمامة منذ کم سمعت [من رسول الله صلى الله عليه و سلم] هذا الحديث أمامة منذ کم سمعت وأن ابن ثلاثين سنة قال أبوعيسى هذا حديث حسن

الكتاب العربي . بيروت عدد الأجزاء : 4 من 4 المؤلف :أبوداودسليمان بن الأشعث السجستاني الناشر : دار الكتاب العربي . بيروت عدد الأجزاء : 4

 $<sup>^{22}</sup>$  - الجامع الصحيح المسمى صحيح مسلم ج  $^{7}$  المريث نمبر:  $^{7}$  المؤلف : أبو الحسين مسلم بن الحجاج بن مسلم القشيري النيسابوري المحقق : الناشر : دار الجيل بيروت + دار الأفاق الجديدة . بيروت الطبعة :

## نصب امیر کے لئے مملکت کاوجو د ضروری نہیں

یہ تصور قطعی درست نہیں کہ قیام جماعت اور نصب امیر کے لئے اسلامی مملکت کاوجو دشر طہ، اس لئے کہ ایک روایت میں ہے کہ چھوٹی سے چھوٹی جگہ پررہنے والوں کی بھی میہ ذمہ داری ہے کہ وہ اپنے لئے امیر کاانتخاب کریں:

ولا يحل لثلاثة نفر يكونون بأرض فلاة الا أمروا عليهم أحدهم 24

اس میں کوئی قید نہیں کہ وہ خطۂ ارض کہاں واقع ہے، مسلم اقتدار کے علاقے میں یا غیر مسلم اقتدار کے علاقے میں، "ارض فلاۃ "کالفظ ظاہر کرتاہے کہ یہ تھم جغرافیائی حدود کا پابند نہیں ہے، علاقے کے فرق سے امارت کے معیار اور حدود میں تفاوت ہو سکتاہے، اور امارت کی مختلف قسموں کی تطبیق میں فرق ہو سکتاہے، اور امارت کی مختلف قسموں کی تطبیق میں فرق ہو سکتاہے، لیکن نفس امارت کے تھم پراس کا اثر نہیں پڑے گا، اگر امارت کی ایک صورت ممکن نہ ہو توجو صورت ممکن نہ ہو گا۔

#### مغلوبانه حالات ميں بيعت امارت

جہاں تک خاص مغلوبانہ حالات میں بیعت امارت کا تعلق ہے تواس کی مثالیں بھی قر آن وحدیث اور تصریحات فقہاء میں موجو دہیں:

## دارالكفرمين بحيثيت امير حضرت طالوت كاتقرر

ہے <sup>25</sup>، قرآن کریم میں اس واقعہ کاذکر کیا گیاہے:

<sup>23 -</sup> الجامع الصحيح سنن الترمذي ج ٢ ص ٥١٦ صديث تمبر:٢١٢ المؤلف : محمد بن عيسى أبو عيسى الترمذي السلمي الناشر:دارإحياء التراث العربي—بيروت تحقيق:أحمد محمد شاكروآ خرون عدد الأجزاء: 5 الأحاديث مذيلة بأحكام الألباني

 $<sup>^{24}</sup>$  - مسند الإمام أحمد بن حنبل ج  $^{7}$   $^{0}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{24}$  مسند الإمام أحمد بن حنبل أبو عبدالله الشيباني الناشر  $^{1}$  مؤسسة قرطبة  $^{1}$  الأجزاء  $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> - تفسیر جواہر علامہ طنطاویؓ مصری ج اص۳۰۰ ـ

أَلَمْ تَرَ إِلَى الْمَلَإِ مِنْ بَنِي إِسْرَائِيلَ مِنْ بَعْدِ مُوسَى إِذْ قَالُوا لِنَبِي هُمُ ابْعَثُ لَنَامَلِكَانُقَاتِلْ فِي سَبِيلِ اللهِ قَالَ هَلْ عَسَيْتُمْ إِنْ كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِتَالُ اللهِ وَ قَدْ أُخْرِجْنَا مِنْ دِيَارِنَا أَلَاثُقَاتِلُ وَي سَبِيلِ اللهِ وَ قَدْ أُخْرِجْنَا مِنْ دِيَارِنَا وَأَبْنَائِنَا فَلَمَّاكُتِبَ عَلَيْهِمُ الْقِتَالُ تَوَلَّوْاإِلَّاقَلِيلًا مِنْهُمْ وَ الله عَلِيمٌ وَأَبْنَائِنَا فَلَمَّاكُتِبَ عَلَيْهِمُ الْقِتَالُ تَوَلَّوْاإِلَّاقَلِيلًا مِنْهُمْ وَ الله عَلِيمٌ وَأَبْنَائِنَا فَلَمَّاكُتِبَ عَلَيْهِمُ الْقِتَالُ تَوَلَّوْاإِلَّاقَلِيلًا مِنْهُمْ وَ الله عَلِيمٌ وَأَبْنَائِنَا فَلَمَّاكُتِبَ عَلَيْهِمُ الْقِتَالُ تَوَلَّوْاإِلَّاقَلِيلًا مِنْهُمْ وَ الله عَلِيمٌ وَاللهُ عَلَيْكُمْ وَزَادَهُ بَسْطَةً فِي الْعِلْمِ وَالْجِسْمِ وَاللهُ يُولِي اللهَ الْمُلْكُ عَلَيْكُمْ وَزَادَهُ بَسْطَةً فِي الْعِلْمِ وَالْجِسْمِ وَاللهُ يُؤْقِى مُلْكَهُ مَنْ يَشَاءُوالللهُ وَاللهُ عَلَيْكُمْ وَزَادَهُ بَسْطَةً فِي الْعِلْمِ وَالْجُسْمِ وَاللهُ يُؤْقِى مُلْكَهُ مَنْ يَشَاءُوالللهُ وَاللهُ عَلِيمٌ عَلِيمٌ عَلِيمٌ وَاللهُ يُؤْقِى مُلْكَهُ مَنْ يَشَاءُوالللهُ وَاللهُ عَلِيمٌ عَلِيمٌ عَلِيمٌ وَاللهُ وَاللهُ عَلَيْهُ وَاللهُ عَلَيمٌ وَاللهُ وَاللهُ عَلِيمٌ عَلِيمٌ وَاللهُ وَاللهُ عَلَيمٌ وَاللهُ عَلَيْهُ وَاللهُ عَلَيمٌ وَلَا لَا اللهُ اللهُ وَاللهُ عَلَيمٌ وَلَا لَا اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ وَاللهُ عَلَيمٌ وَلَا لَا اللهُ وَاللهُ عَلَيمٌ وَلَا وَلَا عَلَيْهُ وَاللهُ وَاللهُ عَلَيمٌ عَلَيمٌ وَلَا وَلَا لَا اللهُ اللّهِ اللهُ وَاللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ وَاللهُ عَلَيمٌ وَلَا لَا اللهُ اللّهُ اللهُ وَاللهُ عَلَيمٌ وَلَا اللهُ اللّهُ وَاللهُ عَلَيمٌ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالِللّهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ

ترجمہ: کیا آپ نے موسیٰ کے بعد بنی اسرائیل کی اس جماعت کو نہیں دیکھاجس نے اپنے نبی سے فرمائش کی تھی کہ ہمارے لئے کوئی امیر مقرر فرمادیں جن کے زیر قیادت ہم جہاد فی سبیل اللہ کا فریضہ انجام دے سکیں، نبی نے ارشاد فرمایا: کہیں ایسا تو نہیں ہو گا کہ جب تم پر جہاد فرض کر دیاجائے تو تم جہادسے مکر جاؤ، انہوں نے کہا:
ہم کیوں جہادسے اعراض کریں گے جب کہ ہمیں اپنے گھر وں اور خاندان سے نکال دیا گیا، لیکن جب ان پر جہاد فرض کر دیا گیا تو چند کو چھوڑ کر اکثر لوگوں نے اس سے دیا گیا، لیگن جب ان پر جہاد فرض کر دیا گیا تو چند کو چھوڑ کر اکثر لوگوں نے اس سے اعراض کیا، اللہ پاک کو ان ظالموں کی خبر ہے، ان کے نبی نے ان سے کہا کہ طالوت کو تم مقرر کیا گیا ہے تو انہوں نے ان پر اعتراض کرتے ہوئے کہا کہ وہ ہمارا امیر مقرر کیا گیا ہے تو انہوں نے ان پر اعتراض کرتے ہوئے کہا کہ وہ جمارا امیر مقرد کیا گیا ہے اسلام نے ارشاد فرمایا کہ یہ انتخاب اللہ کی جانب سے ہمارا امیر کو علم وہ جاہت کی دولت بھی حاصل ہے، اللہ پاک جسے چاہتے ہے، علاوہ طالوت کو علم وہ جاہت کی دولت بھی حاصل ہے، اللہ پاک جسے چاہتے ہیں امارت و حکومت سے سر فر از کرتے ہیں، وہی و سعت و علم والا ہے۔

اللہ کے حکم پر نبی کی طرف سے امیر کابیہ تقر رایسے حالات میں ہواجب بنی اسر ائیل جالوت جیسے

<sup>26 -</sup>البقرة: ٢٣٧،٢٣٧-

ظالم بادشاہ کے زیراقتدارانتہائی مغلوبانہ حالات سے دوچار تھے،ان کے بیشتر افراد قید وبند کی زندگی گذار نے پر مجبور تھے،ان پر جزیہ عائد کر دیا گیاتھا،بنی اسرائیل کے شاہی خاندان کے چار سوچالیس (۴۴۰) نفوس قید کر لئے گئے تھے، یہاں تک کہ ان کی فد ہبی کتاب تورات بھی ان کے ہاتھوں سے چھین لی گئی تھی،ان میں ایک شخص بھی ایسانہیں چھوڑا گیاتھا جو قومی اوراجتماعی معاملات کے نظم وانتظام کا شعور رکھتا ہو،خاندان نبوت کے تمام لوگ (ایک حاملہ عورت کو چھوڑ کر جس سے بعد میں حضرت شمویل پیدا ہوئے) شہید کر دیئے گئے تھے۔علامہ بغوی کھتے ہیں:

وهم قوم جالوت كانوايسكنون ساحل بحر الروم بين مصر وفلسطين و هم العمالقةفظهرواعلى 42/أ بني إسرائيل وغلبواعلى كثير من أرضهم وسبواكثيرا من ذراريهم وأسروا من أبناء ملوكهم أربعين وأربعمائة غلاما، فضربواعليهم الجزية وأخذوا توراقم، ولقي بنو إسرائيل منهم بلاء وشدة ولم يكن لهم نبي يدير أمرهم ، وكان سبط النبوة قد هلكوا، فلم يبق منهم إلاامرأة حبلى فحبسوهافي بيت رهبة أن تلد جارية فتبدلها بغلام لما ترى من رغبة بني إسرائيل في ولدها وجعلت المرأة تدعو الله أن يرزقها غلاما فولدت غلاما،فسمته أشمويل 27

مفسر ابوالسعو دالعماديُّ رقمطر از ہيں:

وذلك أن جالوت رأسَ العمالقةِ وملكهم وهو جبارٌ من أولاد عمليق بن عاد كان هو ومن معه من العمالقةيسكنون ساحلَ بحرِ الرومِ بين مصر و فلسطين وظهرواعلى بني إسرائيلَ وأخذواديارَهم وسبَوْاأولادهم وأسرُوامن أبناءملوكهم أربعَمائة وأربعين نفساً وضربوا عليهم الجزية وأخذوا

معالم التنزيل ج ١ ص ١٦٩٦ المؤلف : محيي السنة ، أبو محمد الحسين بن مسعود البغوي (المتوفى : 510هـ) المحقق : حققه وخرج أحاديثه محمد عبد الله النمر – عثمان جمعة ضميرية – سليمان مسلم الحرش الناشر : دار طيبة للنشر والتوزيع الطبعة : الرابعة ، 1417 ه – 1997 م عدد الأجزاء : 8 مصدر الكتاب : موقع مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف -

توراتهم 28

اس طرح دارالکفر میں قیام امارت کے تھم پر خدااورر سول دونوں کی مہرلگ گئی، پھر قر آن کریم نے اس واقعہ کو نقل کر کے اس امت کے لئے بھی اس کو قانونی حیثیت عطاکر دی ہے۔

#### حالت مغلوبي ميں بيعت عقبه

ہے دارالکفر میں نصب امیر کی دوسری نظیر خود عہد نبوی میں بیعت عقبہ ہے، جس میں حضور مئل اللہ اللہ اللہ علیہ امیر کی دوسری نظیر خود عہد نبوی میں بیعت کی بیعت کی بیعت کی بیعت کی بیعت کی بیعت دومر حلوں میں لی گئی تھی، پہلی بیعت کو بیعۃ عقبہ اولی کہتے ہیں، جس میں بارہ (۱۲) افراد شریک تھے، اور دوسری بیعت اس کے ایک سال کے بعد لی گئی جس کو بیعت عقبہ ثانیہ کہاجا تا ہے، اس میں اوس وخزرج کے تہتر (۳۷) مر داور دو(۲) عور تیں شامل ہوئیں، بیعت عقبہ ثانیہ (ذی الحجہ) ہجرت (رئیج الاول) سے چند ماہ پیشتر کی گئی، کتب سیر وحدیث میں اس کی تفصیلات موجود ہیں:

ولم يختلفوا أنهم اثنا عشر رجلا وهم الذين بايعوا رسول الله صلى الله عليه وسلم في العقبة الأولى وكان بينها وبين العقبة الثانية عام أو نحوه وكانوا في بيعة العقبة الثانية ثلاثا وسبعين رجلا فيما ذكرابن إسحاق وامرأتين و كانت العقبة الثانية قبل الهجرة بأشهر يسيرة 29

جب کہ اس وقت مسلمان انتہائی جھوٹی اقلیت میں سے، عرب کے صرف چند قبائل نے اسلام قبول کیا تھا، اور وہ بھی یکجانہیں سے بلکہ مختلف آبادیوں میں بھیلے ہوئے تھے، مثلاً: یمن میں حضرت ابو موسیٰ اشعریؓ کاخاندان اور طفیل بن عمر دوسیؓ کا پورا قبیلہ مسلمان ہو چکاتھا، از وشنوہ کا پورا قبیلہ حضرت ضاد بن ثعلبہ ﷺ کے ہاتھ پر اور غفار کا نصف قبیلہ حضرت ابو ذر غفاریؓ کے ہاتھ پر مسلمان ہو چکاتھا، اوران ہی کے اثر سے قبیلہ حاثی

 $<sup>^{28}</sup>$  - إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم ج 1 ص  $^{70}$  المؤلف : أبو السعود العمادي محمد بن محمد بن مصطفى (المتوفى : 982هـ)مصدر الكتاب : موقع التفاسير-

<sup>29 -</sup> التمهيد لما في الموطأمن المعاني والأسانيدج ٢٣ ص ٢٧٥ المؤلف: أبوعمر يوسف بن عبد الله بن محمد بن عبد البربن عاصم النمري القرطبي (المتوفى: 463هـ) المحقق: مصطفى بن أحمد العلوى ومحمد عبد الكبير البكرى الناشر: مؤسسة القرطبه

اسلم بھی مسلمان ہو گیاتھاجو قبیلۂ غفار سے قربت رکھتاتھا،مہاجرین حبش کے واسطہ سے اسلام کی آواز غیر قوموں اور ملکوں تک پہونچ چکی تھی،مدینہ منورہ کے قبائل اوس وخزرج کے اکثر گھر انے بھی مسلمان ہو چکے تھے 30۔

لیکن ہر جگہ ان کے لئے رکاوٹوں کاسامناتھا، ریگستان عرب میں اطمینان کی سانس لیناان کے لئے مشکل تھا، وہ کلیتاً مغلوبانہ اور محکومانہ زندگی گذاررہے تھے، خود قرآن کریم کابیان ہے:

وَاذْ کُرُواإِذْ أَنْتُمْ قَلِيلٌ مُسْتَضْعَفُونَ فِي الْأَرْضِ تَخَافُونَ أَنْ يَتَخَطَّفَكُمُ
النَّاس 31

ترجمہ: یاد کروجب تم ملک میں تھوڑے تھے اور کمزور تھے اور ڈرتے تھے کہ لوگ تم کوا چک نہ لیں۔

بلکہ ہجرت کے بعد بھی کافی عرصہ تک یہی صورت حال رہی، انتہائی خوف ودہشت کاماحول تھا خودذات رسالت مآب ملگی اللہ علی شب میں اطمینان کے ساتھ آرام نہیں فرماسکتے تھے، ہتھیار بندسیاہی حجرهٔ شریفہ کے باہر تعینات کئے جاتے تھے، بخاری شریف میں حضرت عائشہ گابیان نقل کیا گیاہے:

كان النبي صلى الله عليه وسلم سهرفلما قدم المدينة قال (ليت رجلامن أصحابي صالحا يحرسني الليلة 32

نسائی شریف میں ہے:

عن عائشة قالت كان رسول الله صلى الله عليه وسلم في أول ماقدم المدينة يسهر من الليل<sup>33</sup>

عن أبي بن كعب رضي الله عنه قال: لماقدم رسول الله صلى الله عليه

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> - ہندوستان اور مسکلۂ امارت مصنفہ حضرت مولا ناعبد الصمدر حمانی صے ۲۰۴۲ ہم ناشر جمعیۃ علاء ہند۔

<sup>31 -</sup> الانفال : ٢٦

<sup>32 -</sup> الجامع الصحيح المختصرج ٣ص٥٥٠ صديث تمبر:٢٤٢٩ المؤلف : محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري الجعفي الناشر : دار ابن كثير ، اليمامة – بيروت الطبعة الثالثة ، 1407 – 1987

<sup>33 -</sup> السنن الكبرى ج ٥ ص ١١ المؤلف:أبوعبد الرحمن أحمدبن شعيب بن علي الخراساني،النسائي(المتوفى: 303هـ)

وسلم وأصحابه المدينةوآوتهم الأنصاررمتهم العرب عن قوس واحدة كانوا لا يبيتون إلابالسلاح ولايصبحون إلافيه<sup>34</sup>

لیکن ان حالات میں بھی رسول اللہ مَٹَاکِلْیَائِمْ نے مسلمانوں کو اجتماعی زندگی گذارنے کی تلقین فرمائی ، اوران سے سمع وطاعت کی بیعت لی، آپ نے ان کویہ بھی ہدایت فرمائی کہ امارت کے معاملے میں کوئی اختلاف پیدانہ کریں بلکہ اجتماعی وحدت کا ثبوت دیں:

عن عبادة بن الصامت قال: بايعنا رسول الله صلى الله عليه و سلم على السمع و الطاعة في المنشط والمكره وأن لاننازع الأمرأهله وأن نقوم أو نقول بالحق حيثماكنالانخاف في الله لومة لائم 35-

## عہد نبوت میں دوسرے غیر مسلم علا قوں میں تقر رامیر

دوسرے غیر مسلم علاقوں میں بھی آپ صَلَّالِیَّا کِمُ کے ارشادعالی کے مطابق امر اء کا تقر رعمل میں آیا، مثلاً: مهاجرین حبش کے امیر حضرت جعفر طیارؓ مقرر کئے گئے، جب کہ حبشہ دار الکفر تھا، اور وہاں کا باد شاہ نصر انی تھا، سیر ت ابن ہشام میں بیہ واقعہ تفصیل کے ساتھ مذکور ہے۔

کردارالکفرمیں تقر رامیر کی ایک نظیر خود عہد نبوت میں شام کی سرزمین پر (جو اس وقت تک اسلامی مفقوحات میں شامل نہیں ہواتھا) غزوۂ موتہ کے موقعہ پر قوم کی طرف سے حضرت خالد بن الولید ٹکا بحیثیت امیر تقر رہے، جس پر نبی کریم مُنگانی ٹیم نے کوئی نکیر نہیں فرمائی، بلکہ پیرایۂ مدح میں آپ نے امت کے سامنے یہ یوراواقعہ بیان فرمایا، صحیح بخاری میں ہے:

عن أنس رضي الله عنه:أن النبي صلى الله عليه و سلم نعى زيداو جعفرا وابن رواحة للناس قبل أن يأتيهم خبرهم فقال(أخذ الراية

 $<sup>^{34}</sup>$  - المستدرك على الصحيحين ج ٢ ص  $^{87}$  حديث نمبر:  $^{87}$  المؤلف : محمد بن عبدالله أبو عبدالله الحاكم النيسابوري الناشر : دار الكتب العلمية — بيروت الطبعة الأولى ،  $^{87}$  -  $^{87}$  الخاص الصحيح المختصر  $^{87}$  - الجامع الصحيح المختصر  $^{87}$  - المجاري المؤلف : محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري الجعفي الناشر : دار ابن كثير ، اليمامة — بيروت الطبعة الثالثة ،  $^{87}$  -  $^{87}$  المؤلف : تعليق د. مصطفى ديب البغا أستاذ الحديث وعلومه في كلية الشريعة — جامعة دمشق عدد الأجزاء : 6 مع الكتاب : تعليق د. مصطفى ديب البغا

زیدفاصیب ثم أخذ جعفر فاصیب ثم أخذابن رواحة فاصیب). وعیناه تذرفان (حتی أخذ الرایة سیف من سیوف الله حتی فتح الله علیهم) 36 نسائی شریف میں اس روایت کے ساتھ بیہ استدلال بھی نقل کیا گیا ہے کہ عام مسلمانوں کے انتخاب سے بھی امارت قائم ہو جاتی ہے:

عن أنس بن مالك : أن رسول الله صلى الله عليه و سلم بعث زيدا و جعفرا وعبد الله بن رواحة ودفع الراية إلى زيد فأصيبوا جميعا قال أنس فنعاهم رسول الله صلى الله عليه و سلم إلى الناس قبل أن يجيء الخبر قال أخذالراية زيد فأصيب ثم أخذ جعفر فأصيب ثم أخذ عبد الله بن رواحة فأصيب ثم أخذ الراية بعد سيف من سيوف الله خالد بن الوليدقال فجعل يحدث الناس وعيناه تذرفان رواه البخاري في الصحيح عن سليمان بن حرب وأحمد بن واقد عن حماد وفيه دلالة على أن الناس إذا لم يكن عليهم أمير ولاخليفة أميرفقام بإمارهم من هوصالح للأمارة وانقادوا له انعقدت ولايته حيث استحسن رسول الله صلى الله عليه وسلم مافعل خالدبن الوليدمن أخذه الراية و تأمره عليهم دون أمرانبي صلى الله عليه و سلم ودون استخلاف من مضى من أمراء النبي صلى الله عليه و سلم إياه والله أعلم 37

حافظ ابن حجرائنے بھی اس حدیث سے یہی استدلال کیاہے:

ثم أخذاللواء خالدبن الوليدولم يكن من الأمراء وهوأميرنفسه ثم قال رسول الله صلى الله عليه و سلم اللهم انه سيف من سيوفك فأنت

 $<sup>^{36}</sup>$  - الجامع الصحيح المختصر  $^{36}$  المواهد  $^{36}$  المواهد  $^{36}$  عمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري الجعفي الناشر : دار ابن كثير ، اليمامة  $^{36}$  بيروت الطبعة الثالثة ،  $^{36}$   $^{36}$   $^{36}$  - البغا أستاذ الحديث وعلومه في كلية الشريعة  $^{36}$  - جامعة دمشق عدد الأجزاء :  $^{36}$  مع الكتاب : تعليق د. مصطفى ديب البغا أستاذ  $^{36}$  - سنن البيهقي الكبرى  $^{36}$  -  $^{36}$  - منن البيهقي الكبرى  $^{36}$  -  $^{36}$  المكرمة ،  $^{36}$  -  $^{36}$   $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  المكرمة ،  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -  $^{36}$  -

تنصره فمن يومئذ سمى سيف الله وفي حديث عبد الله بن جعفر ثم أخذهاسيف من سيوف الله خالدبن الوليد ففتح الله عليهم وتقدم حديث الباب في الجهاد من وجه آخر عن أيوب فأخذها خالد بن الوليد من غير إمرة والمراد نفي كونه كان منصوصا عليه وإلا فقد ثبت أغم اتفقوا عليه

### دارالحرب بمامه مين انتخاب امير

ہے زمانہ نبوت کے ایک اور واقعہ سے بھی اس پرروشنی پڑتی ہے جس کا تذکرہ ابن خلدون وغیرہ نے بہت تفصیل کے ساتھ کیاہے کہ "عہدر سالت کے آخری زمانہ میں جب بمامہ میں اسود عنسی نے نبوت کا دعویٰ کیا، اور بہت سے لوگ اس کے متبع ہو گئے، تورسول اللہ عَنْ ﷺ کے مقرر کر دہ عامل شہید کردیئے گئے ، بہت سے لوگ ایمان کوچیا کروہیں رہے، بمامہ دار ، بہت سے لوگ ایمان کوچیا کروہیں رہے، بمامہ دار الاسلام سے دار الحرب ہوگیا، بہال تک کہ اذا نیں بند ہو گئیں اور علی الاعلان کوئی شخص اللہ کانام لینے والانہ رہا، ایک دن انہی پوشیدہ مسلمانوں میں سے کسی نے رات میں مدعی نبوت کو قتل کردیا، اور صبح کودہاں موجود مسلمانوں نے حضرت معاذ کو اپناامیر منتخب کیا اور مرتدین سے مقابلہ کیا، اللہ پاک کی نصرت سے وہ کامیاب موجود اور بمامہ پھر دار الاسلام میں تبدیل ہوگیا، دربار رسالت میں اس بشارت کو لے کر قاصد بھیجا گیا، مگر وہ ایسے وقت مدینہ منورہ بہونچا جب سرکار دوعالم سَکَا ﷺ رفتی اعلیٰ کو اختیار فرما چکے تھے، اور حضرت صدیت اکر شمند خلافت پر متمکن تھے، کسی صحابی سے اس واقعہ پر کوئی نگیر منقول نہیں ہے، یہ اس بات کی صرت کے درایا ہے کہ دار الحرب میں امیر کا انتخاب اجماع صحابہ سے بھی ثابت ہے <sup>80</sup>۔

## فقهى تصريحات

علاوہ کتب فقہ میں بیہ تصریحات موجود ہیں کہ مسلمانوں کے لئے بے امیر رہناکسی مقام پر درست ۔۔۔۔حواثی۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔

<sup>38 -</sup> فتح الباري شرح صحيح البخاري ج ٧ص ٥١٣ المؤلف : أحمد بن علي بن حجر أبو الفضل العسقلاني الشافعي الشافعي الناشر: دار المعرفة –بيروت، 1379 تحقيق: أحمد بن علي بن حجرأبو الفضل العسقلاني الشافعي

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> - هندوستان اور مسَلهُ امارت مصنفه مولا ناعبد الصمدر حماني ص • ۵-

نهيس، خواه وه دارالاسلام هو يادارالحرب، امام سر خسي تکھتے ہيں:

لا يجوز ترك المسلمين سدى ليس عليهم من يدبرأمورهم في دار الإسلام ولافي دارالحرب<sup>40</sup>

یمی بات مبسوط میں ان الفاظ میں بیان کی گئی ہے:

ففي القول بما قالوا يؤدي إلى أن يكون الناس سدى لا والي لهم 41

جن علاقوں پر کفار کا غلبہ ہوجائے، اور وہاں کوئی مسلم حاکم موجود نہ ہوتو وہاں کے مسلمانوں کی ذمہ داری ہے کہ اتفاق باہم سے اپنامسلم امیر منتخب کریں، تا کہ جمعہ وعیدین اور قضا کا نظام متاثر نہ ہو ،امیر کوئی قاضی مقرر کرنے یاخود کار قضا سنجالے، لینی اس حالت میں بھی اجتماعیت کے تحفظ کے لئے نصب امیر کا حکم مر تفع نہیں ہوتا، البتہ فقہاء نے یہ تصر تک بھی کی ہے کہ جب تک یہ صورت ممکن نہ ہوان پر لازم ہے کہ جابہی مشورہ سے جمعہ وعیدین کا نظام قائم کریں، اور قاضی کا تعین کریں، تا کہ بہت سے ما کلی اور اجتماعی مسائل جن میں قضائے قاضی کی ضرورت ہوتی ہے، کے حل میں دشواری پیدانہ ہو، فقہاء نے یہ صراحت بھی کی ہے کہ مسلمانوں کے باہمی اتفاق سے جو قاضی مقرر ہوتا ہے شرعاً اس کا بھی اعتبار ہے اور وہ شرعی قاضی قرار یاتا ہے:

امام سرخس نَّ نے امام کی عدم موجودگی میں قوم کی طرف سے نصب امام کا اعتبار کیا ہے، اور اس کی نظیر حضرت عثمان کی عدم موجودگی (حالت محاصره) میں حضرت علی کی امامت جمعہ ہے:

لَوْمَاتَ مَنْ يُصَلِّي الجُّمُعَةَ بِالنَّاسِ فَاجْتَمَعُوا عَلَى رَجُلٍ فَصَلَّى بِحِمْ الجُّمُعَةَ فَالْمُعُوا عَلَى رَجُلٍ فَصَلَّى بِحِمْ الجُّمُعَةَ هَلْ يُجْزِئُهُمْ فَقَدْ ذَكَرَ ابْنُ رُسْتُمَ عَنْ مُحَمَّدٍ هَلْ يُجْزِئُهُمْ ؟ وَالصَّحِيحُ أَنَّهُ يُجْزِئُهُمْ فَقَدْ ذَكَرَ ابْنُ رُسْتُمَ عَنْ مُحَمَّدٍ وَحِمَهُمَا اللَّهُ تَعَالَى أَنَّهُ لَوْمَاتَ عَامِلُ إِفْرِيقِيَّةَ فَاجْتَمَعَ النَّاسُ عَلَى رَجُلٍ فَصَلَّى بِعِمْ الجُّمُعَةَ أَجْزَأَهُمْ لِأَنَّ عُثْمَانَ رَحِمَهُ اللَّهُ تَعَالَى لَمَّا حُصِرَ اجْتَمَعَ فَالْ لَمَّا حُصِرَ اجْتَمَعَ فَصَلَّى بَعِمْ الجُّمُعَةَ أَجْزَأَهُمْ لِأَنَّ عُثْمَانَ رَحِمَهُ اللَّهُ تَعَالَى لَمَّا حُصِرَ اجْتَمَعَ فَصَلَّى بَعِمْ اجْتُمَعَ الْخَتَمَعَ اللَّهُ تَعَالَى لَمَّا حُصِرَ اجْتَمَعَ فَصَلَّى بَعِمْ الجُمُعَةَ أَجْزَأَهُمْ لِأَنَّ عُثْمَانَ رَحِمَهُ اللَّهُ تَعَالَى لَمَّا حُصِرَ اجْتَمَعَ فَلَقُ اللَّهُ تَعَالَى لَمَّا حُصِرَ اجْتَمَعَ فَا لَاللَّهُ لَكُولُ اللَّهُ مَانَ وَحَمَهُ اللَّهُ تَعَالَى لَمَّا حُصِرَ اجْتَمَعَ فَلَيْ لَكُمْ الْمُعُولَةُ اللَّهُ مَانَ وَعَمَلُ اللَّهُ لَكُولُ اللَّهُ مَعَالَى لَمَّا حُصِرَ اجْتَمَعَ اللَّهُ لَا اللَّهُ مَانَ وَالْمَالُ اللَّهُ مُعْلَى اللَّهُ لَا مُعَالَى لَمَّا مُعَلَى لَمَّا عُلَا اللَّهُ مَا اللَّهُ الْعَلَى لَمَّا مُ اللَّهُ لَعُولُولُ اللَّهُ اللَّهُ لَعُمَانَ وَعَمَانَ وَعَمَانَ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ الْعُلُولُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> - شرح السير الكبيرج ٢ص٢٢

<sup>41 -</sup>المبسوط للسرخسي ج ٩ص ١٣٨ تأليف:شمس الدين أبو بكر محمد بن أبي سهل السرخسي دراسة وتحقيق:خليل محي الدين الميس الناشر:دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، لبنان الطبعة الأولى، 1421هـ 2000م-

النَّاسُ عَلَى عَلِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ فَصَلَّى هِمْ الْجُمُعَةَ وَلِأَنَّ الْخَلِيفَةَ إِنَّمَا يَأْمُرُ بِنَاسُ عَلَيهِ كَانَ ذَلِكَ عِنْزِلَةِ بِذَلِكَ نَظَرًامِنْهُ لَهُمْ فَإِذَانَظَرُوالِأَنْفُسِهِمْ وَاتَّفَقُوا عَلَيْهِ كَانَ ذَلِكَ عِنْزِلَةِ أَمْرا لْخَلِيفَةِ إِيَّاهُ 42

#### علامه ابن ہمائم رقمطراز ہیں:

وإذا لم يكن سلطان ولا من يجوز التقلد منه كما هو في بعض بلاد المسلمين غلب عليهم الكفار كقرطبة في بلاد المغرب الآن وبلنسية و بلاد الحبشة وأقرواالمسلمين عندهم على مال يؤخذمنهم يجب عليهم أن يتفقواعلى واحدمنهم يجعلونه واليافيولى قاضياأويكون هوالذي يقضي بينهم وكذا ينصبوا لهم إماما يصلي بمم الجمعة 43

#### علامه ابن نجيم لکھتے ہيں:

وَأَمَّا فِي بِلَادٍ عليها وُلَاةُ الكفارة (الكفار) فَيَجُوزُ لِلْمُسْلِمِينَ إِقَامَةُ الْجُمَعِ وَالْأَعْيَادِ وَيَصِيرُ الْقَاضِي قَاضِيًا بِتَرَاضِي الْمُسْلِمِينَ وَيَجِبُ عليهم طَلَبُ وَالْ مُسْلِم ا هُ<sup>44</sup>

#### علامه شامي لکھتے ہيں:

وأمابلادعليهاولاة كفارفيجوزللمسلمين إقامة الجمع والأعيادو يصير القاضي قاضيابتراضي المسلمين فيجب عليهم أن يلتمسواواليا مسلما منهم اه وعزاه مسكين في شرحه إلى الأصل ونحوه في جامع الفصولين مطلب في حكم تولية القضاء في بلاد تغلب عليها الكفار وفي الفتح و

 $<sup>^{42}</sup>$  - المبسوط للسرخسي ج  $^{7}$  ص  $^{7}$  تأليف: شمس الدين أبو بكر محمد بن أبي سهل السرخسي دراسة وتحقيق: خليل محي الدين الميس الناشر: دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، لبنان الطبعة الأولى،  $^{42}$ ه  $^{2000}$ م-

<sup>43 -</sup>شرح فتح القديرج ٧ص ٢٦٣ كمال الدين محمد بن عبد الواحد السيواسي سنة الولادة / سنة الوفاة 681هـ الناشر دار الفكر مكان النشر بيروت -

البحر الرائق شرح كنز الدقائق ج  $^{7}$  ص  $^{7}$  زين الدين ابن نجيم الحنفي سنة الولادة  $^{926}$ ه/ سنة الوفاة  $^{44}$  الناشر دار المعرفة مكان النشر بيروت-

إذا لم يكن سلطان ولا من يجوز التقلد منه كماهو في بعض بلاد المسلمين غلب عليهم الكفاركقرطبة الآن يجب على المسلمين أن يتفقوا على واحد منهم يجعلونه واليا فيولي قاضيا ويكون هو الذي يقضي بينهم وكذا ينصبوا إماما يصلي بحم الجمعة اه وهذا هو الذي تطمئن النفس إليه تأمل ثم إن الظاهرأن البلادالتي ليست تحت حكم سلطان بل لهم أمير منهم مستقل بالحكم عليهم بالتغلب أو باتفاقهم عليه يكون ذلك الأميرفي حكم السلطان فيصح منه تولية القاضي عليهم عليهم

#### حاشية مراقی الفلاح میں ہے:

وفي مفتاح السعادة عن مجمع الفتاوي غلب على المسلمين ولاة الكفار يجوز للمسلمين إقامة الجمع و الأعياد و يصيرالقاضي قاضيابتراضي المسلمين ويجب عليهم أن يلتمسواواليا مسلمااه ولو مات الخليفة وله ولاة على أمورالعامة كان لهم أن يقيموا الجمعة لأنهم أقيموالأمور المسلمين فكانوا على حالهم ما لم يعزلوا حلبي 46

## قوت قاہرہ کے بغیر بھی امارت قائم ہوسکتی ہے

 $<sup>^{45}</sup>$  حاشية رد المختار على الدر المختار شرح تنوير الأبصار فقه أبو حنيفة ج  $^{0}$  ص  $^{0}$  الناشر عابدين.الناشر دار الفكر للطباعة والنشر.سنة النشر  $^{1421}$ ه  $^{0}$  مكان النشر بيروت.عدد الأجزاء  $^{0}$ 

<sup>46 -</sup> حاشية على مراقي الفلاح شرح نور الإيضاح ج ١ ص ٣٢٨ أحمد بن إسماعيل الطحاوي الحنفي سنة الولادة / سنة الوفاة 1318هـ مكان النشر مصر-

ہی ضروری نہیں ہے بلکہ بعض حالات میں اس کی جگہ پر امارت ممکنہ بھی کافی ہوتی ہے، یہ بات مذکورہ بالا واقعات وروایات اور فقہی تصریحات کے تناظر میں نکھر کر سامنے آتی ہے، بعض علماء نے بڑی صراحت کے ساتھ بھی یہ بات ککھی ہے مثلاً:

علامه ابن تيميه تحرير فرماتے ہيں:

الفصل الثامن : [وجوب اتخاذ الإمارة] يجب أن يعرف أن ولاية الناس من أعظم واجبات الدين بل لاقيام للدين إلابها،فإن بني آدم لا تتم مصلحتهم إلا بالاجتماع لحاجة بعضهم إلى بعض، ولا بد لهم عند الاجتماع من رأس، حتى قال النبي صلى الله عليه وسلم: "إذا خرج ثلاثة في سفرفليؤمرواأحدهم رواه أبو داود، من حديث أبي سعيد وأبي هريرة. [ 2608، أحمد 176/2 ] وروى الإمام أحمد في المسند عن عبد الله بن عمرو،أن النبي قال: "لا يحل لثلاثةيكونون بفلاة من الأرض إلاأمرواعليهم أحدهم" [أحمد:177/2]. فأوجب صلى الله عليه وسلم تأمير الواحد في الاجتماع القليل العارض في السفر، تنبيها على سائر أنواع الاجتماع----- فالواجب على المسلم أن يجتهد في ذلك بحسب وسعه، فمن ولي ولاية يقصد بها طاعة الله، وإقامة ما يمكنه من دينه، ومصالح المسلمين، وأقام فيها ما يمكنه من ترك المحرمات، لم يؤاخذ بمايعجز عنه، فإن تولية الأبرار خير للأمة من تولية الفجار.ومن كان عاجزا عن إقامة الدين بالسلطان والجهاد، ففعل مايقدرعليه،من النصيحة بقلبه، والدعاء للأمة، ومحبة الخير، وفعل مايقدرعليه من الخير، لم يكلف مايعجزعنه، فإن قوام الدين الكتاب الهادي 14

حضرت مولاناعبد الصمدر حمانی شنے اس نظریہ کی تائید میں مختلف مسالک و ادوار کے اکابر علماء

 $<sup>^{47}</sup>$  -السياسة الشرعية في اصلاح الراعي والرعية لابن تيمية القسم الثاني الحدودوالحقوق ص ج 4 ص 21 - 26 الناشر دار ابن حزم  $^{424}$  م  $^{2003}$  م

ومفتیان کے فتاویٰ بھی نقل فرمائے ہیں تفصیل کے لئے ان کی کتاب "ہندوستان اور مسکلۂ امارت "کی طرف رجوع کیاجائے <sup>48</sup>۔

البتہ خاص ہندوستانی تناظر میں انگریزی تسلط کے بعد نصب امیر اور نظام قضا کے قیام کاپہلا فتوی حضرت شاہ عبد العزیز محدث دہلوگ نے دیا، ۱۲۳۹ ہے مطابق ۱۸۲۳ء میں حضرت شاہ صاحب ؓ نے ہندوستان کے دارالحرب ہونے کافتوی جاری کیا<sup>49</sup>، اور اپنے فتاوی میں اس بات پر زور دیا کہ مسلمان خو د اپناامیر منتخب کریں، جس کی ما تحق میں وہ تمام ملی اور اجتماعی امور انجام دیئے جائیں جو امیر و قاضی کے بغیر روبہ عمل نہیں آسکتے ہیں:

"ا قامت جمعه در دارالحرب اگراز طرف کفاروالی مسلمان در مکانے منصوب باشد باذن او درست است ، والا مسلمانال راباید که یک کس را که امین و متدین باشد رئیس قرار د مهند که باجازت و حضور اوا قامت جمعه واعیا دوا نکاح من لاولی من الصغار ، وحفظ مال غائب، وایتام و قسمت ترکات متنازع فیها علی حسب السهام می نموده باشد، به آنکه درامور مکلی تصرف کندومد اخلت نماید 50۔

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> -ملاحظه فرمائین ص ۲۳ تا ۲۳ ـ

<sup>49 -</sup> حضرت شاہ عبد العزیز ؓ نے دارالحرب کی تعریف اور شر الط نقل کرنے بعد ہندوستان کے بارے میں تحریر فرمایا ہے کہ:

"دریں شہر تھم امام المسلمین اصلاً جاری نیست، و تھم رؤسائے نصار کی بے دغد غہ جاری است ۔۔۔۔اگر

بعض احکام اسلام رامثل جمعہ و عیدین و ذرح بقر تعرض نکنند کر دہ باشد لیکن اصل الاصول ایں چیز ہانزد

ایشاں ھباءً وہدر است، زیرا کہ مساجدرا اب تکلف ہدم می نما کند۔۔ازیں شہر تاکلکتہ عمل نصار کی ممتد است

(مجموعہ فناو کی عزیزی ص ۱۷، ۱۷، فارسی ایڈیشن مطبع مجتبائی دبلی، س طباعت ۲۳۳ اھ مطابق ۱۹۰۳ء)

ترجمہ: اس شہر میں امام المسلمین کا تھم بالکل جاری نہیں ہے، اور نصر انی تحکمر انوں کے احکام بے دغد غہ جاری

ہیں، اگر بعض اسلامی احکام مثلاً جمعہ و عیدین اور ذرح بقر سے بیہ لوگ تعرض نہیں کرتے ہیں تونہ

کریں، لیکن اصلاً ان کے نزدیک ان چیزوں کی کوئی خاص اہمیت نہیں ہے، اس لئے کہ جب چاہتے ہیں

مسجدوں کو بے تکلف شہید کردیتے ہیں، دبلی سے کلکتہ تک نصار کی کا عمل دخل اسی طرح جاری ہے۔

مسجدوں کو بے تکلف شہید کردیتے ہیں، دبلی سے کلکتہ تک نصار کی کا عمل دخل اسی طرح جاری ہے۔

ترجمہ: اگر دارالحرب میں کفار کی طرف سے کسی مقام پر مسلمان والی مقرر ہو تواس کی اجازت سے جمعہ قائم کرنادرست ہے ورنہ مسلمانوں کوچاہئے کہ کسی معتبر اور دیندار شخص کو اپنا امیر منتخب کرلیں، اوراس کے حکم سے جن نابالغوں کا کوئی ولی نہ ہو ان کا نکاح کریں اور غائب و بیتیم کے اموال کی حفاظت کی جائے، اور حصہ تشرعی کے مطابق ان ترکات کی تقسیم کی جائے جن میں نزاع ہو، البتہ یہ امیر ملکی معاملات میں مداخلت سے گریز کر ہے۔

مککی معاملات میں مداخلت سے گریز کی تلقین بطور مصلحت کے ہے اس لئے کہ اس دور میں انگریزی استبداد کے بالمقابل بیدا یک پر خطر چیز تھی، لیکن اگر جمہوری حکومتوں میں اظہار رائے کی آزادی میسر ہواور امیر کی مداخلت سے مسلمانوں کا نفع متوقع ہو تو ملکی اور سیاسی معاملات میں مداخلت میں کچھ حرج نہیں <sup>51</sup>۔

حضرت شاہ عبد العزیز محدث دہلویؓ کے بعد حضرت مولاناعبدالحی فرنگی محلیؓ نے بھی اسی مضمون کافتویٰ جاری کیا تھا<sup>52</sup>۔

اس تفصیل سے ظاہر ہو تاہے کہ ہندوستان کے اضطراری حالات میں امارت شرعیہ کی فکر کوئی بدعت یا ایجاد بندہ نہیں تھی بلکہ یہ شریعت اسلامیہ کی فقہ الا قلیات کا ایک حصہ ہے، جس سے امت مسلمہ نے ہمیشہ ایسے وقت میں استفادہ کیا ہے جب وہ سیاسی اعتبار سے ادبار و تنزل کی شکار ہوئی، اور یہ تنہا ہندوستان کا قصہ نہیں بلکہ تاریخ اسلامی میں ایسی بہت سی مثالیں موجود ہیں:

### اسلامی تاریخ میں مغلوبانہ امارت کے نظائر

علامہ سیر سلیمان ندوی ؓ نے اپنے خطبۂ صدارت اجلاس ہفتم جمعیۃ علماء ہند کلکتہ میں کتب تاریخ سے۔۔۔۔واشی۔۔۔۔۔واث

<sup>51 -</sup> مولاناعبد الصمدر حمانی صاحب ؓ نے حضرت شاہ صاحب ؓ گی اس قید کی یہی تاویل کی ہے (ہندوستان اور مسکلۂ امارت ص ۲۹،۷۰ حاشیہ ؑ کتاب)

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> - مجموعهُ فقاويُ مولاناعبد الحيُّ كتاب القضاء ج ٢ص ١٧١ \_

### اليي كئي مثالين پيش كي ہيں، مثلاً:

کے سلیمان تاجر نے اپنے تیسری صدی ہجری کے سفر نامہ میں غیر اسلامی ملک چین کے شہر "خانقو" کاحال لکھاہے جہاں مسلمان تاجروں (جوزیادہ ترعراق سے آئے تھے) کی نو آبادی تھی،وہاں شاہ چین نے ان کی عیداور جمعہ نیز فصل احکام کے لئے انہی میں سے ایک شخص کو امیر اور فیصل مقرر کر دیا تھا، مسلمان تاجراس کے تھم سے سرتانی نہیں کر سکتا تھا:

"ان بخانقوو هو مجمع التجار رجلاً مسلماً يوليه صاحب الصين الحكم بين المسلمين الذين يقصدون الى تلک الناحية يتوخى ملک الصين ذلک واذاكان في العيدصلي بالمسلمين وخطب ودعا لسلطان المسلمين و ان التجار العراقيين لاينكرون من ولايته شيئا في احكام وبما في كتاب الله عزوجل واحكام الاسلام 53

ترجمہ: شہر خانقو (چین) میں مسلمان تاجروں کا ایک مرکز ہے ، ایک مسلمان ہے جس کوشاہ چین ان مسلمانوں کے در میان فصل احکام کے لئے مقرر کرتا ہے ، جو اس ملک میں جاتے ہیں ، شاہ چین اس چیز کو پیند کرتا ہے اور عید جب آتی ہے تو والی مسلمانوں کی نماز کی امامت کرتا ہے ، اور خطبہ پڑھتا ہے ، اور بادشاہ اسلام کے لئے دعا کرتا ہے ، اور عراقی تاجر مسلم والی کی ولایت کے کسی تھم اور عمل بالحق کا انکار نہیں کرتے اور نہ ان تھموں سے سرتانی کرتے ہیں جو اس والی نے کتاب الہی اور احکام اسلام کے موافق جاری کیا ہو"

## قدیم فارسی میں والی و قاضی کے لئے ہنر مند (یا ہنر من) کی اصطلاح

جاتا تھا، خو دہندوستان کے مختلف ساحلی شہروں میں جہاں جہاں مسلمان آبادیاں تھیں، غیر اسلامی سلطنتوں میں ہنر من کو ہنر مند کہاجا تا تھا، خو دہندوستان کے مختلف ساحلی شہروں میں جہاں جہاں مسلمان آبادیاں تھیں، غیر اسلامی سلطنتوں میں جہاں مسلمان آبادیاں تھیں، غیر اسلامی سلطنتوں میں جہاں مسلمان آبادیاں تھیں، غیر اسلامی سلطنتوں میں جہاں مسلمان آبادیاں تھیں ہندوستان کے مختلف ساحلی شہروں میں جہاں جہاں مسلمان آبادیاں تھیں ہندوستان کے مختلف ساحلی شہروں میں جہاں جہاں مسلمان آبادیاں تھیں ہندوستان کے مختلف ساحلی شہروں میں جہاں جہاں مسلمان آبادیاں تھیں ہندوستان کے مختلف ساحلی شہروں میں جہاں جہاں مسلمان آبادیاں تھیں ہندوستان کے مختلف ساحلی شہروں میں جہاں جہاں مسلمان آبادیاں تھیں ہندوستان کے مختلف ساحلی شہروں میں جہاں جہاں مسلمان آبادیاں تھیں ہندوستان کے مختلف ساحلی شہروں میں جہاں جہاں مسلمان آبادیاں تھیں ہندوستان کے مختلف ساحلی شہروں میں جہاں جہاں مسلمان آبادیاں تھیں ہندوستان کے مختلف ساحلی شہروں میں جہاں جہاں مسلمان آبادیاں تھیں ہندوستان کے مختلف ساحلی شہروں میں جہاں مسلمان آبادیاں تھیں ہندوستان کے مختلف ساحلی شہروں میں جہاں مسلمان آبادیاں تھیں ہندوستان کے مختلف ساحلی شہروں میں ہندوستان کے مختلف ساحلی شہروں میں ہندوستان کے مختلف ساحلی شہروں میں ہندوستان کے مختلف ساحلی ہندوستان کے مختلف ساحلی شہروں میں ہندوستان کے مختلف کے مختلف میں ہندوستان کے مختلف میں ہندوستان کے مختلف میں میں ہندوستان کے مختلف ک

<sup>53 -</sup>ص ١٨ مطبوعه پيرس ١١٨إء بحواله خطبهُ صدارت علامه سيد سليمان ندويٌّ اجلاس كلكته ص٥٨ -

میں اسلامی تنظیم وقضاکے ذمہ دارافراد کوہنر مند کہاجا تاتھا۔

ہری ارنے اپنے سفر نامہ "عجائب الهند" میں ﷺ پوتھی صدی ہجری کے جہازرال بزرگ ابن شہریارنے اپنے سفر نامہ "عجائب الهند" میں صبیور (مدراس کے قریب) میں عباس بن ہامان سیر افی ہنر مند کاذکر کیاہے:

انه كان بصيموررجل من اهل سيراف يقال له العباس ابن هامان و كان هنر من للمسلمين بصيمورذووجه البلد و المنضوى اليه من المسلمين(ص٣٢)

ترجمہ: صیمور میں سیر اف کا ایک شخص تھا، جس کوعباس بن ہامان کہاجا تا تھا، اور جو وہاں کے مسلمانوں کا ہنر مند تھا، اور شہر کا ذی وجاہت شخص اور وہاں کے پناہ گزیں مسلمانوں کا مرکز تھا۔

کاسی مقام پر سم میں مشہور سیاح مسعودی بھی پہونچاتھا، اس نے اس دور کی صورت حال بیان کرتے ہوئے تحریر کیا:

على الهنرمنة يومئذابوسعيدمعروف ابن زكرياو الهنرمنة يرادبم رئيس المسلمين وذلك ان الملك يملك على المسلمين رجلاً من رؤسائهم تكون احكامهم مصروفة اليه 54

چھٹی صدی ہجری میں جب کا فرتا تاریوں نے ایران وخراسان وتر کتان پر قبضہ کرلیا، تووہاں کے علماءوقت نے اپنے لئے مسلم والی کا مطالبہ پیش کیا تھا، جو ہماری کتب فتاویٰ کا ایک باب ہے۔

ہندوستان میں سلاطین کے عہد میں صدر جہاں کے نام سے اس قسم کاعہدہ قائم تھا، جس کے ماتحت تمام قضاۃ و مختسب ائمہ ہوتے تھے، تا تاری کا فرول کے استیلاء کے زمانہ میں اس عہد کے علماء نے اسی بنا پر مسلمان والی کے پہلو پر زور دیا تھا۔

﴿ بولشویک روس کے مسلمان قازان کی مجلس دینیہ اسلامیہ کے ماتحت زندگی بسر کرتے ہیں۔
 ☆ فلپائن، اسٹریا، ہنگری، بلگیریا، از یکوسلیویا، اور بیزنان میں مسلمان بے حد اقلیت میں ہیں، تاہم

<sup>----</sup> حواشی ------

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> -مروح الذہب ج۲ص ۲۲ پوری۔

ان کے تمام قومی ومذہبی صیغے مفتی اعظم کے ماتحت منظم اور با قاعدہ ہیں۔

د سمبر (۱۹۲۲ء) کے اخیر ہفتہ کی رپورٹ ہے کہ پولینڈ کے تمام مسلمانوں نے جمع ہو کرتریپن (۵۳) ارکان کی ایک مجلس ترتیب دی ہے، اور اس میں چند کار کن منتخب کئے گئے ہیں، اور ایک صدر کا انتخاب کیا گیاہے، تاکہ وہ اس وحدت تنظیمی کے سابیہ میں اپنی اسلامی زندگی کو قائم رکھ سکیں 55۔

☆مولانامسعودعالم ندويٌ لكھتے ہيں:

"فلسطین میں "مسلم سپریم کونسل" (المجلس الاسلامی الاعلیٰ) اسی قسم کی دوسری شکل تھی ،چند صدی پہلے صقلیہ میں اورآج کل یو گوسلاویہ میں اس قسم کے اسلامی نظام کے اداروں کا کامیاب تجربہ ہو چکاہے اور ہور ہاہے "56

مذکورہ مثالیں بیہ سمجھنے کے لئے کافی ہیں کہ کسی غیر اسلامی ملک میں امارت شرعیہ کا تصور کاکوئی نیانہیں ہے کہ اس کوبدعت سئیہ قرار دے کر مستر دکر دیا جائے۔

شریعت میں قیام امارت کے لئے قوت قاہر ہشرط نہیں ہے

نیزان فقہی و تاریخی نظائر سے یہ بھی ثابت ہو تا ہے کہ غیر اسلامی ملک میں جو امارت شرعی یا ولایت دینی قائم ہوتی ہے اس میں قوت قاہرہ شرط نہیں ہے، اس لئے کہ مقہوریت کے ساتھ قاہریت جمع نہیں ہوسکتی، جب مسلمان غیر اسلامی اقتدار میں خود محکوم و مغلوب ہیں توان سے غالبیت کا مطالبہ کرنا ایک بے معنی سی بات ہے، اسلام کا مقصد اس امارت سے جر و قہر نہیں بلکہ مسلمانوں کی تنظیم ہے، یعنی مسلمان جہاں بھی رہیں اجتماعیت کے ساتھ مر بوط رہیں اور یہ تنظیمیت مسلم اقتدار میں قوت و قہر سے حاصل ہوتی ہے جبکہ غیر اسلامی نظام میں دینی اوراخلاقی بنیادوں پر ، اسلام ایک آفاقی مذہب ہے اور اس کے اصول و نظریات بھی آفاقی ہیں، روئے زمین کے ہر حصہ میں یہ قابل عمل ہیں، البتہ جہاں جوصورت ممکن ہوگی اس کو اختیار کرنالازم ہوگا، امارت وولایت کا اصل مقصود تنظیم ہے، اگر قوت و قہر میسر نہ ہو تو اس کے انتظار میں کو اختیار کرنالازم ہوگا، امارت وولایت کا اصل مقصود تنظیم ہے، اگر قوت و قہر میسر نہ ہو تو اس کے انتظار میں

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup> -خطبهٔ صدارت اجلاس <sup>مفتم</sup> جعیة علماء هند کلکته ص۵۲ تا۵۸ علامه سید سلیمان ندوی ً

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> - محاسن سجاد ص ۹۲\_

گوہر مقصود ضائع نہیں کیاجائے گا، بلکہ وحدت واجتماعیت کے لئے دوسری ضروری بنیادیں تلاش کی جائیں گی۔

### اہلیت امارت کے لئے مطلوبہ معیار

اس باب میں قرآن وحدیث کے مطالعہ سے اسلام کامزاج یہ معلوم ہوتاہے کہ ولایت کے لئے اصل معیار قوت وامانت ہے، جبیبا کہ آیات ذیل سے مستفاد ہوتا ہے:

إِنَّ خَيْرَ مَنِ اسْتَأْجَرْتَ الْقَوِيُّ الْأَمِينُ 57ـ

اِنَّكَ الْيَوْمَ لَدَيْنَا مَكِينٌ أَمِينٌ  $^{58}$ 

﴿إِنَّهُ لَقَوْلُ رَسُولٍ كَرِيمٍ، ذِي قُوَّةٍ عِنْدَ ذِي الْعَرْشِ مَكِينٍ، مُطَاعٍ ثُمَّ أَمِينٍ 59 قوت سے مراد قوت فیصلہ، انسان کے پاس علم اور قوت ارادی دونوں موجود ہوں تو قوت فیصلہ کھی حاصل ہو جاتی ہے۔

اورامانت سے مراد خوف خداوندی اوراحساس ذمہ داری ہے۔

یہ دونوں باتیں کسی شخص میں موجو دہوں تواس کو امارت کا اہل قرار دیا جاسکتا ہے ، علامہ ابن تیمیہ " نے انہی آیات کریمہ کے تناظر میں ولایت کے لئے مذکورہ بالا دونوں چیزوں کورکن قرار دیا ہے ، اوران کی یہی تشریح کی ہے جو اویر ذکر کی گئی:

فإن الولاية لهاركنان: القوة والأمانة. --- والقوة في كل ولاية بحسبها، -- والقوة في الحكم بين الناس، ترجع إلى العلم بالعدل الذي دل عليه الكتاب والسنة، وإلى القدرة على تنفيذالأحكام ---- والأمانة ترجع إلى خشية الله، ---- اجتماع القوة والأمانة في الناس قليل 60

57- القصص:26-

<sup>58</sup> - يوسف: 54

<sup>59</sup> -التكوير:19-29

مشہور حنی فقیہ علامہ ابوالشکورالسالمی ؓ نے بھی تصر تے کی ہے کہ اگرامام کے پاس قہر وغلبہ باقی نہ رہے تواس کی امامت ساقط نہیں ہوتی،اس لئے کہ ابتدائے اسلام میں رسول اللہ صَلَّا لَیْکُمْ کو بھی قہر وغلبہ عاصل نہیں تھا،اسی طرح حضرت عثمان غنیؓ بھی آخری دور میں مغلوب ہو گئے تھے لیکن ان کی امامت ذاکل نہیں ہوئی تھی، نیز حضرت علیؓ کو بھی تمام مسلمانوں پر قوت وغلبہ حاصل نہیں تھا،اس سے ظاہر ہو تاہے کہ قوت وغلبہ ولایت کے لئے لازمہ دات نہیں ہے:

قال بعض الناس بان الامام اذالم يكن مطاعاًفانه لايكون اماماًلانه اذالم يكن له القهر والغلبة لايكون اماماًليس كذلك لان طاعة الامام فرض على الناس فلولم يطيعو االامام فالعصيان حصل منهم و عصيانهم لايضر بالامامة ثم ان لم يكن القهر فذلك يكون من تمر دالناس وتمر دهم لايعزله عن الامامة الاترى ان النبي مَنَّ اللَّهِ ماكان مطاعاً في اول الاسلام و كان لايمكنه القهر على اعدائه من طريق العادة و الكفرة قدتمر دواعن امداده ونصرة دينه وقدكان هذا لايضر و لا يعزله عن النبوة وكذلك الامامة لان الامام خليفة النبي لا محالة و كذلك على ماكان مطاعاً من جميع المسلمين و مع ذلك ماصار معز و لا أمام

### حدیث میں امام ضعیف سے مراد

بعض لو گول كواس روايت سے اشتباه به واجو بعض كتب حديث ميں آئى ہے كه: الإمام الضعيف ملعون (الطبرانی عن ابن عمر) أخرجه الطبرانی كما فی مجمع الزوائد (209/5)، وقال الهيثمی: سقط من إسناده رجل بين عبد الكريم بن الحارث وبين ابن عمر، وفيه جماعة لم أعرفهم . و أخرجه أيضًا:

 $<sup>^{60}</sup>$  - السياسة الشرعية في إصلاح الراعي والرعية ج  $^{8}$  ص  $^{8}$  تأليف:أحمد بن عبد الحليم بن تيمية الحراني الناشر:دار ابن حزم  $^{1424}$ هـ $^{-2003}$ م

<sup>61 -</sup> تمهيد ابي الشكورالسالمي ص ١٨٦ بحواله هندوستان اورمسئلهٔ امارت مريتبه: مولاناعبد الصمدر حماني ص ٢٠١٠ه٠١ -

 $^{62}(410\,$ الديلمي  $^{62}(410\,$ رقم

لینی کمزورامام ملعون ہے۔

ا کیکن اولاً بیر روایت محدثین کے نز دیک سند کے لحاظ سے نا قابل اعتبار ہے،

کے ثانیاً یہاں امام ضعیف سے قوت وغلبہ سے محروم امام نہیں، بلکہ صلاحیت تنفیذ سے محروم شخص مراد ہے، امام سیوطی ؓنے جامع صغیر میں اس کی یہی تشر تکے کی ہے:

الإمام الضعيف ملعون [هو الضعيف عن إقامة الأحكام الشرعية، فعليه التخلى (عن الإمامة] 63

نیز امام شعر انی نے بھی "کشف الغمۃ " میں یہی مطلب بیان کیاہے:

قال ابن عباس كان رسول الله مَلَّا لَيْهُ مِلْ يَقُول الامام الضعيف ملعون و هو الذي يضعف من تنفيذ الامور الشرعية و اقامتها 64

#### قوت تفيز كامطلب

تنفیذ کامفہوم صحیح شرعی بنیادوں پر کیا گیا فیصلہ ہے، جس میں قطعیت کے ساتھ تھم صادر کیا گیاہو، ضروری نہیں کہ طاقت کے زور پر اس کو جاری بھی کیا جائے، فقہاء نے اس کی صراحت کی ہے، علامہ شامی تحریر فرماتے ہیں: تحریر فرماتے ہیں:

مطلب في التنفيذوأماالتنفيذفالأصل فيه أن يكون حكما إذ القضاءقوله أنفذت عليك القضاءقالواوإذارفع إليه قضاءقاض أمضاه بشروطه وهذا

64 - كشف الغمة للشعر انتيّ ج ٢ ص ١١٨ -

 $<sup>^{62}</sup>$  - جمع الجوامع أوالجامع الكبيرللسيوطي ج ١ ص ٢٠٨ مديث نمبر: ١١١ المصدر : موقع ملتقى أهل الحديث  $^{62}$  مسند الفردوس للديلمى ج ١ ص ٢٨ مديث نمبر الهمال في سنن الأقوال والأفعال ج ٢٩ $^{00}$  مسند الفردوس للديلمى على بن حسام الدين المتقي الهندي البرهان فوري (المتوفى : 975هـ) المحقق : بكري حياني – صفوة السقاالطبعة : الطبعة الخامسة ، 1401هـ/1981م مصدر الكتاب: موقع مكتبة المدينة الرقمية -

 $<sup>^{63}</sup>$  - الجامع الصغير من حديث البشير النذيرالمؤلف : الإمام جلال الدين عبدالرحمن بن أبي بكر بن محمد بن سابق الدين السيوطي ج  $^{1}$  ص  $^{1}$  حديث غبر  $^{1}$  حديث الدين السيوطي ج  $^{1}$  ص  $^{1}$ 

هوالتنفيذالشرعي ومعنى رفع اليدحصلت عنده فيه خصومة شرعية 65 و المراد من النفاذ الصحة ومن عدمه عدمهالاالصحة مع التوقف 66

عقودالدرية ميں ہے:

التنفيذاحكام الحكم الصادر من الحاكم وتقريره على موجب ما حكم به وبه يكون الحكم متفقاعليه 67

ﷺ نیزتمام کتب تاریخ سے ثابت ہے کہ حضرت علی اُپنے عہد خلافت میں حضرت عثمان کا قصاص لینے پر قادرنہ تھے، اورنہ اپنافرمان تمام مسلمانوں پر بزور نافذ کر سکتے تھے، کئی اہم لوگوں نے علانیہ آپ سے بیعت نہیں کی تھی ،اس کے باوجود آپ خلیفہ راشد تھے، بلکہ انہی کمزور حالات میں آپ مسند خلافت پر متمکن ہوئے، علامہ ابن تیمیہ رُر قمطر از ہیں:

فالخلافة التامة التي أجمع عليها المسلمون وقوتل بها الكافرون و ظهر بهاالدين كانت خلافة أبي بكروعمروعثمان وخلافة علي اختلف فيها أهل القبلة ولم يكن فيها زيادة قوة للمسلمين ولا قهر ونقص للكاقرين ولكن هذالا يقدح في أن علياكان خليفة راشدامهدياولكن لم يتمكن كماتمكن غيره ولا أطاعته الأمة كما أطاعت غيره فلم يحصل في زمنه من الخلافة التامة العامة ما حصل في زمن الثلاثة مع أنه من الخلفاء الراشدين المهديين 68

وأما على فمن حين تولى تخلف عن بيعته قريب من نصف المسلمين من

 $<sup>^{65}</sup>$  - حاشية رد المختار على الدر المختار شرح تنوير الأبصار فقه أبو حنيفة ج  $^{05}$  ص  $^{05}$  ابن عابدين.الناشر دار الفكر للطباعة والنشر.سنة النشر  $^{05}$  الفكر للطباعة والنشر.سنة النشر  $^{05}$  الفكر للطباعة والنشر.سنة النشر  $^{05}$  الفكر للطباعة والنشر.

<sup>66 -</sup>شرح الاشباه ج ۱ ص ۱۲۳

<sup>67 -</sup> عقو دالدرية ج ١ ص ٣٠٣ بحواله مندوستان اور مسكة امارت مرتبه: مولاناعبر الصمدر حماني ص٠١١-

السابقين الأولين من المهاجرين والأنصاروغيرهم ممن قعد عنه فلم يقاتل معه ولا قاتله مثل أسامة بن زيد وابن عمر ومحمد بن مسلمة ومنهم من قاتله ثم كثيرمن الذين بايعوه رجعواعنه منهم من كفره واستحل دمه ومنهم من ذهب إلى معاوية كعقيل أخية وأمثاله 69

"خلیفہ عبد المجید توبالکل مقہوریت کی حالت میں خلیفہ بنائے گئے، اور خلیفۂ سابق نے ان کو قائم مقام بھی نہیں بنایا، پھر بھی سب لوگوں نے ان کو خلیفہ تسلیم کیا، علماء اسلام کی رائے توبہ ہے کہ عدم سے وجود بہر حال بہتر ہے، اور سقوط وجوب کے لئے کافی ہے، جبیبا کہ علامہ تفتازانی کے کلام سے سمجھاجا تا ہے، کہ خلیفۂ غیر مطاع کا وجود سقوط وجوب کے لئے کافی ہے "70۔

مولاناعبد الصمدر حمانی نے بھی لکھاہے کہ:

" پس مسلمانوں کاوالی دارالاسلام میں ہویادارالکفر میں استطاعت سے باہر کہیں بھی اس کی ولایت کے لئے مادی طاقت شرط اور لازم نہیں قرار دی جاسکتی ہے بلکہ ہر جگہ استطاعت سامنے ہوگی،اوروہی مناط کار ہوگی" 71

### امارت شرعیہ کے لئے بیعت کی ضرورت

بعض حضرات کوایک شبہ بیہ ہوا کہ اگر بیہ امامت کبر <sub>ک</sub>ی نہیں ہے بلکہ محض ولایت و گورنری یا قضا

---- حواشی ------

 $<sup>^{69}</sup>$  - منهاج السنة النبوية ج  $^{100}$  ص  $^{100}$  تأليف:أحمد بن عبد الحليم بن تيمية الحراني  $^{69}$  ه دراسة وتحقيق: محمد رشاد سالم الناشر: جامعة الإمام محمد بن سعود، الرياض، المملكة العربية السعودية الأولى،  $^{1406}$ هم  $^{100}$ م -

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> - امارت شرعیه کی شرعی حیثیت - شبهات وجوابات ، ص ۲۳ مصنفه حضرت مولاناابوالمحاسن محمد سجادً-ناشر امارت شرعیه میلواری شریف پلینه ۱۹۷۹ ه-

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> - هندوستان اور مسئلهٔ امارت مربتبه: مولاناعبد الصمدر حمانی مص ۱۲۸ ـ

کے ہم پلہ ہے تو پھراس کے لئے بیعت کی کیاضر ورت ہے؟ بیعت توامامت کبریٰ کے لئے لی جاتی ہے۔ اس کاجواب یہ ہے بیعت دراصل معاہدہ کانام ہے، حافظ ابن حجر ُ فرماتے ہیں: والمبایعة عبارة عن المعاهدة <sup>72</sup>

اور معاہدہ کے بغیر کوئی چیز لازم نہیں ہوتی، خلیفہ اور امام المسلمین سے قوم بیعت کرتی ہے توامام شریعت پر عمل کرنے کاعہد کرتا ہے اور قوم اس کی اطاعت کا، اور اسی معاہدہ کے نتیجہ میں امیر شرعی احکام کا پیند ہوتا ہے اور قوم پر اس کی اطاعت لازم ہوتی ہے، اگریہ معاہدہ وجود میں نہ آئے تولزوم بھی پیدا نہیں ہوسکتا، توجس صورت میں مملکت میں امیر الموئمنین موجود ہواور والی و قاضی کا تقر راس کی جانب سے ہوتو ظاہر ہے کہ والی و قاضی سے جداگانہ بیعت کی ضرورت نہیں ہے، اس لئے کہ جملہ معروفات کے لئے امیر الموئمنین سے پہلے بیعت ہو چی ہے اس لئے اس کے جملہ تقر رات کی تعمیل واطاعت بھی واجب ہوگی، لیکن جہاں امیر المؤمنین موجود نہ ہو، وہاں قاضی ووالی کی اطاعت کے لئے مستقل معاہدہ و بیعت کی ضرورت ہے، اس لئے کہ بیعت پہلے سے موجود نہیں ہے، اور یہی وہ صورت ہے جس کے بارے میں علاء نے لکھا ہے ہاس لئے کہ بیعت پہلے سے موجود نہیں ہے، اور یہی وہ صورت ہے جس کے بارے میں علاء نے لکھا ہے کہ تراضی مسلمین (جس کا اظہار بیعت سے ہوگا) سے قاضی ووالی کا تقر ر درست ہے، اس مضمون کی گئ عبار تیں پہلے بھی آجی ہے، ایک عبارت شرح مواقف سے یہاں پیش کی جاتی ہے، جو اسلامی عقائد کے موضوع پر مستند کتا ہے۔

علماء متقد مین میں قاضی عبد الرحمن بن احمد الایجی اینی شهر هٔ آفاق کتاب "المواقف "میں تحریر فرماتے ہیں:

"لانسلم عدم انعقادالقضاءبالبيعة للخلاف فيم،وان سلم فذلك عند وجود الامام لامكان الرجوع اليم في هذاالمهم واما عند عدمم فلا بد من القول بانعقاده بالبيعة تحصيلاً للمصالح المنوطة بم ودرءاً للمفاسد المتوقعة دونم اى دون القضاء<sup>73</sup>.

 $<sup>^{72}</sup>$  - فتح الباري بشرح صحيح البخاري ج 1 ص  $^{74}$  المؤلف : أبو الفضل أحمد بن علي بن محمد بن أحمد بن حجر العسقلاني (المتوفى :  $^{852}$ هـ)

اس طرح کی تصریحات فقہاء حنابلہ اور شافعیہ کے یہاں بھی موجو دہیں<sup>74</sup>۔

فقهاء حنفیه میں علامه ابن همام تحریر فرماتے ہیں:

يجب عليهم ان يتفقو اعلى واحدمنهم يجعلونه واليا فيولى قاضياً ويكون هو الذي يقضى بينهم 75

اسی حقیقت کو ہندستان میں فکر امارت کے سب سے بڑے علمبر دار حضرت مولانا ابوالمحاس

#### محد سجاد الناس طرح بيان فرمايا:

"ظاہر ہے کہ ازخود کوئی قاضی بن بیٹے اس سے کوئی قاضی نہیں ہو سکتا، اور سلطان اور والی سے تقر رہوا نہیں ، پھر سوااس کے کوئی صورت ہی نہیں کہ مقامی ارباب حل وعقد کسی شخص کو باتفاق رائے یا بکثرت آراء قاضی بنالیں اور اس کے قضایا کے تسلیم کاعہد کرلیں اور یہی بیعت ہے اور اس صورت میں لزوم بیعت ظاہر ہے، کیونکہ شرعاً ثبوت ولایت کی تین ہی صور تیں ہیں (اول) تسلط، جس کوشریعت مجبوراً جائز کہتی ہے، (دوم) تقر راز جانب والی اعظم (سوم) بیعت ارباب حل وعقد، قضاة کی بیعت کو جس صورت میں علماء نے لکھا ہے لزوم ہی پر محمول ہے، لین امام اعظم کی طرف سے تقر رنہ ہونے کی صورت میں۔ اور جن لوگوں نے جواز وعدم جواز کو کھا ہے وہ د گرصورت پر محمول ہے تین جب کہ امام اعظم کی طرف سے تقر رنہ ہونے کی صورت میں۔ اور جن لوگوں کے جواز وعدم جواز کو کھا ہے وہ د گرصورت پر محمول ہے لین جب کہ امام اعظم کی طرف سے تقر رہ ہوں۔

<sup>73 -</sup>المواقف في علم الكلام ص ووسطيع عالم الكتب بيروت.

<sup>74 -</sup> الاحكام السلطانية للقاضى ابي يعلى ص ٣٧ ثم الاحكام السلطانية للامام ابي الحن المماوردي (متوفى ٢٥٠٠م هـ) ص ٦٣،٦٣ مطبعة السعادة مصر كالفتاوي الكبري لا بن حجر مكى البيثي الشافعي جهر ص ٣٢٠٨

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup> - فتح القدير شرح الهداييج ۵ ص ۴۶۱، مطبوعه دار صادر بيروت ـ

<sup>76 -</sup> امارت شرعیه کی شرعی حیثیت - شبهات وجوابات ، ص ۵۴ مصنفه حضرت مولاناابوالمحاس محمد سجادً-ناشر امارت شرعیه مجلواری شریف پلندوا ۱۹ اه-

#### دارالاستنیلاء میں امارت کبریٰ کے بارے میں مولاناسجاد گامو قف

بعض بزرگوں کوامارت شرعیہ کے معاملے میں اس کئے تامل تھا کہ انگریزوں نے اسلامی ہندوستان پر قبضہ کرلیاہے، فی الوقت اس استیلاء کاخاتمہ کرنے کی ضرورت ہے،امامت کبریٰ کے بجائے چھوٹی امارت شرعیہ کے قیام کامطلب تو یہ ہوگاہم موجودہ نظام حکومت پر راضی ہیں ،اور ہم اس جنگ کومو قوف کر دیں جس کو ڈیڑھ سوسال سے ہمارے اسلاف نے اس ملک کو آزاد کرانے کے لئے شروع کررکھاہے،مثلاً حضرت مولاناعبد الباری فرنگی محلی ؓ نے امیر شریعت اول کو اپنے مکتوب میں تحریر فرمایا:

"فقیر تواس کو دار الاستیلاء شجھتا ہے،اور دار الاستیلاء کے ازالہ کولازم جانتا ہے ہما۔"

یہ اعتراض مختلف حلقوں کی طرف سے اٹھایا گیا تھا، اور سنجیدہ وجار حانہ دونوں لب واہجہ میں اٹھایا گیا تھا، لیکن حقیقت ہے ہے کہ یہ اعتراض مولانا سجاؤ کے نظریات سے بے خبر کی پر ببنی تھا، مولانا کہ آگے آرہا رہنے والے لوگ پور سے بقین کے ساتھ جانتے تھے اور انہوں نے اس کی شہادت دی ہے (جیسا کہ آگے آرہا ہے) کہ مولانا بھی بنیادی طور پر حکومت اللی کے قیام کے حامی تھے، اور ان کا اصل نصب العین بھی بہی تھا، جیسا کہ ان کی تحریک خلافت وغیرہ مساعی سے بھی ظاہر ہوتا ہے، لیکن جب تک اس کو شش میں کامیابی نہیں ملتی، محض انتظار فردا میں انتشار و پر اگندگی کی زندگی گذار نا مناسب نہیں ہے، اس لئے کہ اس سے مسلمانوں کی صلاحیتیں اور بھی زیادہ کمزور ہوتی جائیں گی، علاوہ ایک شرعی فرایضہ کے ترک کا گناہ بھی لازم آئے گا، ان کی مضبوط ہوگی، اور آگر خدانخواستہ اس میں کامیابی نہیں کو مت الہیہ کا نصب العین حاصل کرنے میں اس سے مدد ملے گی، اور اگر خدانخواستہ اس میں کامیابی نہیں مکومت الہیہ کا نصب العین حاصل کرنے میں اس سے مدد ملے گی، اور اگر خدانخواستہ اس میں کامیابی نہیں ملتی ہے اور ہندومسلم اتحاد کے نتیج میں کوئی جمہوری حکومت وجود میں آتی ہے جیسا کہ اس کے آثار نظر آئے ہے، جب بھی امارت کی اجتماعی طاقت مسلمانوں کو مشتی اور باو قارزندگی گذار نے میں معاون ثابت تربے خطبہ صدارت میں اور آباد میں اپنایہ درداس طرح پیش فرمایا تھا:

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup> - امارت شرعیه کی شرعی حیثیت - شبهات وجوابات ، ص ۴۰ مصنفه حضرت مولاناابوالمحاس محمد سجادٌ- ناشر امارت شرعیه مجلواری شریف پلینروا ۱۹باه-

"مسلمانوں کے لئے جس چیز کی آج ضرورت ہے اور حصول سوراج کے بعد بھی ضرورت ہے اور حصول سوراج کے بعد بھی ضرورت ہوگی بلکہ ہندوستان کی آزادی کی منزل کو قریب کرنے کے لئے جو چیز سب سے زائد مفید ہوگی یہی نظام اسلام یعنی امارت شرعیہ ہے "<sup>78</sup>

مولاناً گوا پنی اس رائے پر ایسانٹرح صدرتھا کہ جبیباسامنے نظر آرہے دن کے اجالے پر انسان کو یقین ہوتا ہے،مولاناً نے خود فرمایا:

"ہمارے بہت سے احباب ممکن ہے کہ میری صاف گوئی سے خفاہوئے ہوں، گر میں کیاکروں کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے فضل سے اس مسکلہ کے لئے میرے دل میں انشراح پیداکر کے اس حقیقت کو ویساہی روشن فرمادیا ہے جس طرح کہ سورج کی روشنی "79

-----

---- حواشی -----

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> - خطبهٔ صدارت اجلاس جمعیة علماء هند مر اد آباد ص ۱۳۵

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> - خطبة صدارت اجلاس جمعية علماء هندم ادآباد<sup>ص 1</sup>۲۵\_

# تحریک امارت شرعیه - قیام ، مقاصد اور پس منظر

### امارت شرعیہ ہندکے قیام سے حضرت مولاناسجادگا منصوبہ

دراصل حضرت مولاناسجاد صاحب ٔ آمارت شرعیہ کے ذریعہ آنے والے ہندوستان میں مسلمانوں کا دینی ، ملی اور سیاسی مستقبل محفوظ کرناچاہتے تھے ، ان کا منصوبہ تھا کہ ایک منظم چیز تیار ہو جائے تو اس کو با قاعدہ حکومت کے ذریعہ قانونی حیثیت سے بھی منظور کرانے کی جدوجہد کی جائے ، اور مسلمان ایک قانونی اجتماعیت کے ذریع سایہ اپنی زندگی گذاریں ، جس کے فیصلوں کو عدالتوں میں چیلنج نہ کیا جاسکے ، اور جو حکومت کی مداخلت اور دستبر دسے محفوظ ہو ، سحبان الہند مولانا احمد سعید دہلوگ مولانا گی اس فکر پر روشنی ڈالتے ہوئے کی مداخلت اور دستبر دسے محفوظ ہو ، سحبان الہند مولانا احمد سعید دہلوگ مولانا گی اس فکر پر روشنی ڈالتے ہوئے کی مداخلت اور دستبر دستے محفوظ ہو ، سحبان الہند مولانا احمد سعید دہلوگ مولانا گی اس فکر پر روشنی ڈالتے ہوئے کی مداخلت اور دستبر دستے محفوظ ہو ، سحبان الہند مولانا احمد سعید دہلوگ مولانا گی اس فکر پر روشنی ڈالتے ہوئے کی مداخلت اور دستبر دستے محفوظ ہو ، سحبان الہند مولانا احمد سعید دہلوگ مولانا گی اس فکر پر روشنی ڈالتے ہوئے کی مداخلت اور دستبر دستے محفوظ ہو ، سحبان الہند مولانا احمد سعید دہلوگ مولانا گی اس فکر پر روشنی ڈالتے ہوئے کی مداخلت اور دستبر دستے محفوظ ہو ، سحبان الہند مولانا احمد سعید دہلوگ مولانا گی اس فکر پر روشنی ڈالتے ہوئے ہیں :

"حضرت مولانا محمد سجاد مرحوم کایی خیال تھا کہ جب تک ہندو مسلمانوں کی جدوجہد کامیاب ہواور ہندوستان میں نیشنل گور نمنٹ قائم ہو،اس وقت تک مسلمانوں کا اندرونی نظام اوران کی شرعی شظیم مکمل ہو جائے تا کہ نیشنل گور نمنٹ کے زمانے میں مسلمانوں کی معاشرت،ان کا کلچر،ان کی سوشل تہذیب،ان کے او قاف،ان کا نکاح اور طلاق وغیرہ ،ان کی زکوۃ ،اوران کاعشریہ تمام باتیں ایک شرعی امیر کے ماتحت ہوں،اوران تمام امور میں یہ ایک امیر کے ماتحت ہوں،اور اس شرعی شظیم کو آئندہ ہندوستان کے دستوراساسی میں مسلمانوں کے ایک شرعی حق معاملات کی حیثیت سے تسلیم کر الیاجائے، تا کہ مسلمانوں کے اندرونی اوراصلاحی معاملات کو مت کی مداخلت سے محفوظ ہو جائیں، یہ ان کی اسکیم کا مخضر خلاصہ ہے جو میں کے عرض کیا،کاش اس مفید اور خالص مذہبی تحریک کو مسلمان سمجھتے 80۔

<sup>&</sup>lt;sup>80</sup> - حمات سحاد ص ۸ • ا

#### جدید اصطلاحات کے بجائے اسلامی اصطلاحات والا ادارہ

درست ہے کہ یہ اجہاعیت اور تنظیمی مقاصد جمعیۃ علاء ہنداور دیگر مسلم تنظیموں سے بھی حاصل ہوسکتے تھے، لیکن حضرت مولانا گرز کہن کے داعی و مبلغ تھے، موجودہ زمانہ کی تمام تنظیموں کی ساخت میں عصر جدیداورزیادہ درست لفظ میں مغرب کارنگ غالب تھا، صدر، نائب صدر، سیکریٹری، جزل سیکریٹری، خازن، ارکان تاسیسی و ممبر ان وغیرہ اصطلاحات سے ہماری قدیم اسلامی تاریخ و تدن کی کتابیں نا آشاہیں، یہ سب عہد جدید کی پیداوار ہیں، جب کہ اسلام میں مسلمانوں کی تنظیم واجہاع کے لئے خلافت اسلامی، حکومت الہید، اورامارت شرعیہ جسے اداروں کا تصور موجود ہے، جہاں امیر شریعت، والی، عامل، قاضی شریعت، ناظم بیت المال، اور نقیب وغیرہ جبیں جامع اور وحانیت و مقصدیت سے بھر پوراصطلاحات موجود ہیں پھر اپنی جینوٹر کر عہد جدید کی تقلید کرناغیر ت ایمانی کے خلاف ہے، مولانا پھا ہے کہ چھوٹی سطح پر ہو یابڑی سطح پر مسلمانوں کا ہر اجتماعی کام قر آن و صدیث، اور اسلامی فقہ و تاریخ کے آئینے میں منظم کیاجائے، یہاں سے کہ اساء واصطلاحات اور ہیئت ترکیبی بھی وہی اختیار کی جائے جو خیر القرون میں ملتی ہیں، اسی سے اسلامی تہذیب واقد ارکا تحفظ وابستہ ہے اور اس میں مسلمانوں کے لئے خیر ہے، اور جب ہی اس ملک میں مسلمان تہذیب واقد ارکا تحفظ وابستہ ہے اور اس میں مسلمانوں کے لئے خیر ہے، اور جب ہی اس ملک میں مسلمان اسے میں و تاریخی تشخصات کے ساتھ محفوظ دور سکتا ہے، دیکھنے خطر سرصد ارت کے یہ الفاظ:

"میرے نزدیک تنظیم اسلامی کے مصداق کی تحقیق کی وہی شکل ہے جس کو آپ عہد رسالت میں پاتے ہیں، ازال بعد عہد صحابہ کرام میں بھی آپ بہتر صورت میں اس کود کھتے ہیں تنظیم کی اس تشکیل اور تصور کو چھوڑ کر جو صورت بھی آپ اختیار کریں خو اہ بظاہر وہ کتنی ہی مر غوب ہو سنت سنیہ وطریقۂ حسنہ کاترک ہو گا، اور چاہے آپ ان جملہ امور کی انجام دہی کے لئے کوئی دو سری صورت اختراع کر لیں، اور آپ کی نظر وں میں بہ اعتبار تر تب آثار و حصول مقاصد کوئی دفت بھی محسوس ہو لیکن آپ اس تا ثیر واثر کو جو تشکیل و تنظیم شرعی میں مضمرہے نہیں پاسکتے، اور سب لیکن آپ اس وجوب سے سبکدوش نہیں ہو سکتے جو آپ پر واجب ہے۔

۔۔۔ پس اگر تنظیم کے یہی معلیٰ ہیں کہ مسلمانوں اوراسلام کانظام قائم کرنا تو آپ حضرات یقین فرمائیں کہ اس کی شکل یہی ہے جس کومیں پیش کررہاہوں"<sup>81</sup> مولانا ابو الکلام آزاد اور دیگر علماء سے تبادلۂ خیال

حضرت مولانا محمد سجاد ؓ نے اس موضوع پر بہت سے علماء سے گفتگو کی اور تبادلۂ خیال کیااورا کثر علماء نے آپ کی رائے کی قوت و صدافت کو تسلیم کیا مولانا ابوالکلام آزاد ؓ بھی مسلمانوں کی تنظیم کے لئے مسلس فکر مند تھے، اور اس کے لئے وہ "حزب اللہ" قائم کرنے کا ارادہ رکھتے تھے، حضرت مولانا سجاد صاحب ؓ گویہ بات معلوم ہوئی تو آپ نے فرمایا کہ شریعت میں تنظیم اسلامی کی بنیاد "امارت" ہے اس بنیاد پر نظم کرنا بہتر ہوگا، اس بات کا تذکرہ جناب شاہ محمد قاسم عثانی صاحب ؓ نے رانچی میں مولانا آزادؔ سے کیاجوان دنوں وہاں نظر بند تھے، تو مولانا آزادؔ یہ سنتے ہی نفس مسلمہ تک پہونچ گئے، وہ مولانا سجادؓ کا مقصد سمجھ گئے، انہوں نے مشتا قانہ مولانا سجاد صاحب ؓ سے ملئے کی خواہش ظاہر کی، چنانچہ حضرت مولانا سجاد صاحب ؓ قاضی احمد حسین اور شاہ محمد قاسم عثانی صاحبان کی معیت میں رانچی تشریف لے گئے ، اور حضرت مولانا آزاد ؓ سے ملا قات کی ، یہ ملا قات بالکل تخلیہ میں ہوئی تھی، مولانا سجاد ؓ نے مولانا آزاد ؓ کے مزید اطمینان وانشراح کے لئے متعدد نصوص ملا قات بالکل تخلیہ میں ہوئی تھی، مولانا سجاد ؓ نے مولانا آزاد ؓ نے خرب اللہ کاارادہ ترک کرکے امارت شرعیہ کی اور فقہی عبار توں کے حوالے دکھلائے اور بالآخر مولانا آزاد ؓ نے حزب اللہ کاارادہ ترک کرکے امارت شرعیہ کی تو کہ میں شامل ہونے کا فیصلہ فرمانا 8۔

مولاناسجادؓ کے سب سے اخص الخاص شاگر داور آپ کے افکار واعمال کے نقیب مولانا عبد الحکیم صاحب او گانویؓ تحریر فرماتے ہیں کہ:

"جو چیز زیادہ تڑ پار ہی تھی، اور سوہان روح بنی ہوئی تھی، وہ مسلمانوں کی غیر اسلامی اور غیر شرعی زندگی تھی، آخر بہت غور وخوض کے بعد امارت شرعیہ کی اسکیم آپ

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup> - خطية صدارت اجلاس جمعية علماء هندم ادآبادص ١٣٩،١٣١\_

<sup>82 -</sup> حیات سجادص ۷۵ مضمون قاضی احمد حسین صاحب ًوص ۱۳۳۰،۱۳۳ مضمون مولانا محمد عثمان غنی ً ﷺ حسن حیات ص ۴۲،۸۳ سواخ حیات قاضی احمد حسین مرتبه شاه محمد عثمانی ً۔

کے ذہن میں آئی، اس سلسلے میں مولانامر حوم نے رانچی میں حضرت مولاناابوالکلام صاحب سے جواس وقت وہاں نظر بند تھے، ملاقات کی، اوراس مسللہ پر باہمی مشورہ اور تبادلۂ خیال ہوا، مولاناعبدالباری فرنگی محلی ؓ اور دیگر سر بر آوردہ علماء سے بھی ملے اور رائے عامہ کو تیار کیا" 83۔

خود حضرت مولانا آزادؓ نے بھی اپنے خطبۂ صدارت لا ہور میں حضرت مولانا سجادؓ سے اپنی ملا قات کا جمالی تذکرہ کیاہے اوراس سبقت بالخیر کے لئے علماء بہار کو مبار کباد دی ہے، لکھتے ہیں:

"اسی زمانہ میں میرے عزیز در فیق مولانا ابوالمحاس محمد سجاد صاحب ُرانچی میں مجھ سے ملے تھے اور اسی وقت سعی و تدبیر میں مشغول ہو گئے تھے۔۔ میں نہیں جانتا کہ کن لفظوں میں حضرات علمائے بہار کو مبار کباد دوں کہ انہوں نے سبقت بالخیرات کامقام اعلیٰ حاصل کیا اور جمعیۃ علماء بہار کے جلسہ میں تین سوکے مجمع علماء نے بالا تفاق اپناامیر شریعت منتخب کر لیا "84

مولانا آزاد نے نہ صرف تحریک امارت شرعیہ کی حمایت کی بلکہ اسے اپنی بارہ (۱۲) سالہ جدوجہد کا نتیجہ اور تمام اصلاحی اعمال و تحریکات کے لئے اصل الاصول اور اساس قرار دیا، جمعیۃ علاء ہند کے تیسر بیجہ اور تمام اصلاحی اعمال و تحریکات کے لئے اصل الاصول اور اساس قرار دیا، جمعیۃ علاء ہند کے تیسر بے اجلاس کی صدارت کرتے ہوئے (جب کہ بہار میں امارت شرعیہ کے قیام کوچند ماہ ہوئے تھے) اپنے خطبهٔ صدارت میں بر ملااعلان کیا:

"حضرات! اب آپ مجھے اجازت دیں کہ میں مخضراً اس مسکلہ کی نسبت بھی کچھ عرض کر دوں جس کو میں علی وجہ البصیرة آج تمام اعمال اصلاحیہ کے لئے بمنزلہ اصل واساس کے یقین کرتاہوں، اور کامل بارہ (۱۲) سال کے متصل غوروفکر کے بعد اس نتیجہ تک پہونچاہوں کہ بغیراس کے کبھی عقدہ کار حل نہیں ہوسکتا، میر ا

\_\_\_\_عواشي \_\_\_\_\_\_

<sup>83 -</sup> محاسن سجاد ص 2\_

<sup>84 -</sup> خطبات آزاد ص۲۶۱\_

اشارہ مسکلہ نظام جماعت اور قیام امارت شرعیہ کی جانب ہے "<sup>85</sup>

حضرت مولاناسجار گواحساس تھا کہ ان کے اس طرز کہن کی پابندی کولوگ قدامت پرستی قرار دیں گے اور طرح طرح کے حیلے بہانے اور شبہات واعتراضات پیدا کریں گے، چنانچہ اپنے خطبۂ صدارت مراد آباد میں ارشاد فرمایا:

> "حضرات! مجھے معلوم ہے کہ اس دور میں اس قدیم اصول نظام پر کیا کیا اعتراضات اور شبہات ہیں اسی کے ساتھ میں یہ بھی جانتاہوں کہ بہت سے شبہات توصر ف علائق خارجہ کے جذب و کشش سے پیدا ہو گئے ہیں اور بہت سے تر ددات ماحول کے واقعات اور اخوان زمال کی کیفیات نفسیہ سے حادث ہوئے ہیں ،ان متر ددین اور مشککین میں بہت سے ایسے حضرات ہیں کہ ان کے دل و دماغ پر خارجی اثرات نے اتنا گہر ااثر جمادیاہے، کہ اب شایدان کے دل ودماغ میں حقیقی نظام اسلام کے تجسس کے لئے بھی کوئی جگہ باقی نہیں ہے،اور بہت سے حضرات ایسے ہیں کہ گرچہ وہ بھی کسی حد تک خارجی اثرات سے متأثر ہیں،لیکن مجھے یقین کامل ہے کہ وہ اصل نظام کی مکمل صورت کے متجسس ہیں ،اوراگریقین ہوجائے کہ شرعی اصول سے نظام اسلام کی یہی واحد شکل ہے تو یقیناً اس کے آگے جبین نیازر کھنے کو تیار ہیں <sup>86</sup>۔ لیکن مولانا آزادؓ نے ان کی بھریور حمایت کی اوراپنے خطبۂ صدارت لاہور میں فرمایا: "ہم دیکھتے ہیں کہ کوئی قومی واجتماعی کام انجام نہیں یاسکتاجب تک اس میں نظم و انضاط نه هو،اوربه هونهین سکتاجب تک اس کاکوئی رئیس و قائد مقررنه کیاجائے، یس ہم تیار ہو جاتے ہیں کہ جلسوں کے لئے صدر تلاش کریں،لیکن اگریہی حقیقت شریعت کی ایک اصطلاح امامت کے لفظ میں ہمارے سامنے آتی ہے تو ہمیں تعجب

<sup>&</sup>lt;sup>85</sup> - خطبات آزاد<sup>ص 11</sup>9۔

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup> -خطبهٔ صدارت اجلاس جمعیة علاء هند مراد آباد ص اسار

وحیرانی ہوتی ہے اوراس کے لئے ہم تیار نہیں ہوتے۔۔۔۔

ہماراطریق عمل بیہ ہوناچاہئے کہ ہم ہر طرف سے آئے کھیں بند کر کے حکمت اجتماعیہ نبویہ کو اپناد ستورالعمل بنالیں، نثریعت کے کھوئے ہوئے نظام کو از سرنو قائم واستوار کر دیں اور اس طرح اسلام کی مٹی ہوئی سنتیں زندہ ہوجائیں۔۔۔۔۔طریق شرعی اور اس کے نظام و قوام کے الفاظ سن کریکا یک متوحش ومضطرب الحال ہوجاتے ہیں ،۔۔۔یہ کیامصیبت ہے کہ اگر لیڈر کالفظ کہاجاتا ہے تو آپ اس کا استقبال کریں اور امیر وامام کالفظ آجائے تو نفرت واستکر اہسے بھرجائیں "87

# دارالکفرمیں امارت شرعیہ تنظیم اسلامی کی واحد عبوری صورت

غرض امارت شرعیه مولانا کی آخری منزل نہیں تھی بلکہ ایک عبوری منزل تھی، غیر اسلامی اقتدار میں اس سے بہتر ممکنہ تنظیمی واجھاعی صورت اور کوئی موجود نہیں تھی، ان کے نزدیک امارت شرعیہ کی ترجیح بمقابلہ کا انتثار و پر اگندگی وغیر شرعی اجھاعیت تھی نہ بمقابلہ کا خلافت اسلامی۔۔اوراس کی سب سے بڑی دلیل حضرت مولانا سجاد گئی کتاب "حکومت الہی " ہے، جو اسلام کے نظام اجھاع اور فلسفہ اجھاع پر اردوزبان میں اس عہد کی پہلی کتاب تھی، اس کی پہلی اشاعت کی سعادت (۱۹۹۱ء میں) حضرت امیر شریعت رابع مولانا سیدمنت اللہ رحمانی کو حاصل ہوئی ، اس کتاب کے عرض ناشر میں مولانا منت اللہ رحمانی صاحب تحریر فرماتے ہیں:

"مولاناً گی بوری زندگی بے پناہ جہدوعمل کانمونہ تھی، جس کامقصدوحید حکومت الہیہ کا قیام تھا، مولاناً نے اپنی زندگی میں جو عملی قدم بھی اٹھایاوہ صرف اس لئے کہ اس کے ذریعہ مقصدوحید کی راہ تھلتی تھی، جن لوگوں کومولانا کے ساتھ کام کرنے کا موقعہ ملاہے یا انہوں نے مولانا کی زندگی کامطالعہ کیاہے، وہ اس حقیقت کا اعتراف کرنے پر مجبور ہیں، کہ ان کی زندگی کامشن "حکومت الہیہ "کے سوااور پچھ نہ تھا،۔۔

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup> - خطبات آزاد ص ۱۲۴ تا ۱۲۲ ـ

۔۔ مولانا نے اپنی مخصوص بصیرت کے ساتھ جواللہ نے ان کوعطاکی تھی، اور جو انہیں کا حصہ تھی، اپنی زندگی کا کافی حصہ اسلام کے اجتماعی نظام اور حکومت الہی اور انہیں کا حصہ تھی، اپنی زندگی کا کافی حصہ اسلام کے اجتماعی نظام اور حکومت الہیہ "یا اس کی تفصیلات پر غور کرنے میں صرف کیا، اور جن لوگوں کو اس موضوع پر مولانا کے فتگو کامو قع ملاہے وہ اس امرکی شہادت دے سکتے ہیں کہ "حکومت الہیہ" یا خلافت اسلامیہ "کا کس قدر مرتب اور مفصل خاکہ مولانا کے ذبین میں موجود تھا اور ہندوستان میں صرف مولانا ہی کویہ فخر حاصل ہے کہ انہوں نے اسلامی تعلیمات کی صحیح روشنی میں ہندوستانی مسلمانوں کی شظیم اور ہندوستان میں اس کی اسلامی زندگی کا بہترین خاکہ تیار کیا، اور اسے پوری طرح مرتب کر کے عملی صورت میں امارت شرعیہ کی امراز تی مکمل افتد ارحاصل ہو جائے تو شوڑے اضافہ کے بعد "امارت شرعیہ "خلافت اسلامیہ کی شکل اختیار کر سکتی ہے، تھوڑے اضافہ کے بعد "امارت شرعیہ "خلافت اسلامیہ کی شکل اختیار کر سکتی ہے، بلکہ اس کی ہیئت ترکیبی ہی الیہ سے کہ قوت کے حصول کے بعد وہ "خلافت اسلامیہ" کے سوااور کوئی چیز بن ہی نہیں سکتی "88

اور یہی بات مولاناسید منت اللّہ رحمانی گئے اپنے ایک دوسرے مضمون میں بھی تحریر کی ہے:
"مولاناعلیہ الرحمۃ کاخیال تھا کہ مسلمانوں کا اصل مقصد توہندوستان میں اسلامی حکومت کومت کا قیام ہے، اس لئے کہ موجودہ تمام طریقہائے حکومت میں اسلامی حکومت بی کا نظام مکمل ہے لیکن چو نکہ بہ حالات موجودہ براہ راست اسلامی حکومت کے قیام کی راہ میں مشکلات ہیں ، اس لئے سر دست کم از کم ایک ایسی مشتر کہ حکومت کے قیام کی راہ میں مشکلات ہیں ، اس لئے سر دست کم از کم ایک ایسی مشتر کہ حکومت کے قیام کی راہ میں کی وشش کی جائے جہاں مسلمانوں کے لئے مخصوص نظام ہو 89 اس امر کی شہادت مولانا کے دیگر قریب ترین لوگوں نے بھی دی ہے مثلاً:

<sup>&</sup>lt;sup>88</sup> - حكومت الهي ص١٣،١٣ عرض ناشر مولا نامنت الله رحماني طبع دوم امارت شرعيه تجلواري شريف پپينر <u>٢١٩ إ</u>هه-

<sup>89 -</sup> حیات سجادص ۱۶۴۔ مولانامنت اللہ رحمانی صاحبؓ نے حضرت سُجادؓ کی کتاب " حکومت الٰہی " پہلی بار شاکع کی تواس کے مقدمہ میں بھی حضرت کے اس مقصد وحید کوبڑی قوت کے ساتھ پیش فرمایا ہے۔

مولانامسعود عالم ندویٌ فرماتے ہیں:

"لیکن اس سے یہ غلط فہمی نہ ہو کہ مولانا سجاد مرحوم یا دوسرے داعیان امارت کا یہ آخری نصب العین ہے، حاشاو کلا، اس مخلص مجاہد کے دامن پر اس سے زیادہ بدنما دھبہ اور کوئی نہیں لگایا جاسکتا، مولانا محمہ سجاد بھی اسلامی حکومت کی تاسیس کے داعی شے، اور کہ ان کا نصب العین تھا، مسلم نیشنلزم اور کمال اتا ترک جیسی اسلامی حکومت نہیں بلکہ وہ خالص " الہی حکومت "(منہاج خلافت راشدہ پر) کے قیام کے داعی شے "90"

مولا ناحفظ الرحمن سيوبارويٌ لكصة بين:

"مولانا محمد سجاد ہندوستان کے ان چند متبحرین میں سے تھے، جو ہندوستان کی سیاست میں حصہ دار بننے کے باوجود حکومت الہیہ کے اس نصب العین کو کبھی فراموش نہیں کرتے تھے، جو ان کی جدوجہد کا حقیقی مرکز و محور تھا" 91

مولاناعثان غنی صاحب تتحریر فرماتے ہیں:

"حضرت مولاناکامقصد وحید اعلائے کلمۃ اللہ کے لئے شریعت اسلامیہ کی حکومت کا قیام تھا، اور امارت شرعیہ اس کا ایک زینہ ہے جس کے ذریعہ مسلمانوں کی تنظیم اور ان میں وحدت ملی اور عادت سمع و طاعت پیدا کی جاسکے، غلاموں اور محکوموں کے لئے اعلائے کلمۃ اللہ دشوار ہی نہیں بلکہ ناممکن ہے "<sup>92</sup>

قاضی سیداحمه حسین صاحب رقمطراز ہیں:

"مولاناً کی وفات سے تقریباً ایک سال پہلے میں نے ایک دفعہ بر سبیل تذکرہ مولاناً سے کہاکہ اس صوبہ میں امارت شرعیہ قائم کرکے آپ نے اپناوقت زندوں کے

<sup>&</sup>lt;sup>90</sup> - محاسن سجادص ٩٦ \_ جبيبا كه حضرت مولانا محمد سجادٌ كى كتاب " حكومت الليي " سے بھي ظاہر ہو تا ہے ـ

<sup>91 -</sup> نقيب مولاناسجاد نمبر ص ٧٦ ـ

<sup>92 -</sup> حيات سجاد ص ١٣٨

بجائے مر دوں میں ضائع کیا، کاش کہ آپ صوبۂ سرحد جاکر ایک جھوٹی سی نمونہ کی اسلامی حکومت انسانیت کے لئے اسلامی حکومت انسانیت کے لئے کہ اسلامی حکومت انسانیت کے لئے کو آئے کیسی رحمت ہے؟ تومولانانے فرمایا کہ "صوبہ سرحدسے پچھ لوگ مجھے لینے کو آئے صوبہ سرحدسے پچھ لوگ مجھے لینے کو آئے صوبہ اور میں بھی جانے کو تیار تھالیکن امیر شریعت اول حضرت مولاناشاہ بدرالدین صاحب ؓنے جانے نہ دیا <sup>93</sup>۔

مولانا مین اصلاحی (اعظم گرھ) بھی مولانا سے بہت قریب رہے ہیں، وہ رقمطر از ہیں:
"مولانا جس انقلاب کے داعی شے اس کاپر وگرام بالکل شرعی اور مذہبی تھا، ان کو
پورااعتاد تھا، کہ اگر مسلمانوں کی تنظیم جمعیۃ علماء کی قیادت میں قائم ہوجائے، تو
مسلمان ہندوستان کے اندرایک ایسانظام قائم کرنے میں کامیاب ہوجائیں گے، جو
ہندوستانی قومیت میں شامل ہونے کے باوجود ان کی حفاظت کرسکے گا، وہ اس کو
مسلمانوں کے لئے آئیڈیل نہیں سمجھتے تھے، مگر اس سے زیادہ کے لئے حالات
سازگار نہیں یاتے تھے "94"۔

### موجودہ ہندوستان میں امارت ہی مسلمانوں کے مسائل کاحل ہے

حضرت مولاناسجاد صاحب تغیر مسلم ہندوستان میں امارت شرعیہ کو بہت سے ملی اور اجتماعی مسائل کاحل تصور فرماتے تھے، اور تمام دینی تحریکات کی اصل قرار دیتے تھے، آپ نے مراد آباد کے مجمع کو جس میں علاءامت اور زعمائے ملت کی بڑی تعداد موجود تھی، مخاطب کر کے ارشاد فرمایا (واضح رہے کہ اس وقت تک بہار میں امارت شرعیہ قائم ہو چکی تھی لیکن مولاناکی کوشش تھی کہ ہندگیر سطح پر بھی امارت قائم ہو جائے)

"ساداتی الکرام وزعمائے ملت!اگر آپ نے ہندوستان میں تنظیم اہل اسلام کی اہمیت ۔۔۔۔۔حواثی۔۔۔۔۔۔۔

<sup>93 -</sup> حيات سجاد ص ٢٠٤٧ ـ ـ

<sup>94 -</sup> محاسن سجاد<sup>ص 60</sup>\_

کو محسوس فرمالیا ہے اور ضرورت بھی محض ضرورت عادیہ کی حیثیت سے نہیں بلکہ دینے حیثیت سے نہیں بلکہ دینی حیثیت سے تو آپ سے میں گذارش کروں گا کہ چونکہ تنظیم کی اصلی صورت وہی ہے جس کو جعیۃ علماء ہند نے ۱۹۲۱ء میں منظور کر لیاہے، اس لئے آپ کافرض ہے کہ آج علماء کرام وزعمائے ملت جبکہ ایک جگہ ہندوستان کے مسائل پر غور کرنے کے لئے جمع ہوئے ہیں تومیر اخیال ہے کہ سب سے پہلے اس چیز کوسامنے لاناچاہئے اور غور کرنا چاہئے، اگر آپ نے مرادآباد میں جمع ہوکراور کچھ نہیں کیابلکہ صرف اور غور کرنا چاہئے، اگر آپ نے مرادآباد میں جمع ہوکراور کچھ نہیں کیابلکہ صرف اس امرے متعلق عمل کرنے کی کوئی شکل پیدا کرلی، توقین فرمائے کہ آپ نے سب بچھ کرلیا کیونکہ تمام چیزیں اس کی نسبت فرع ہیں اوروہ اصل ہے "85۔

## امت کی تنظیم اطاعت سے وابستہ ہے

حضرت مولانااحمد سعید دہلویؒ کوسفر وحضر میں حضرت مولاناسجادؒ کے ساتھ رہنے کے کافی مواقع ملے تھے، انہوں نے اپنے مضمون میں اس موضوع پر حضرت مولانا کے مجلسی اور عوامی خطابات کے کئی اہم اقتباسات نقل فرمائے ہیں، مثلاً:

"وہ (حضرت مولانا سجادی) ہندوستان کے مسلمانوں کی زندگی کو بغیر امیر کے غیر شرعی زندگی سجھتے تھے، کسی اسلامی ملک پر کفار کے تسلط کو وہ نہایت خطرے کی نظر سے دکھتے تھے، اور اس غیر شرعی زندگی پروہ قر آن وحدیث سے استدلال کرتے تھے، اور اس غیر شرعی زندگی کی خرابیاں ذکر کرتے کرتے رونے لگتے تھے اور اس قدر روتے تھے کہ ان کی پچکی بندھ جاتی تھی، اور فرمایا کرتے تھے کہ قیامت کے دن جو سوال ہم لوگوں سے ہوگا اس کا جو اب سمجھ میں نہیں آتا، ہم خدا کے سامنے کس طرح عہدہ بر آ ہو نگے، ان کا خیال یہ تھا کہ کفر کے اس بے پناہ غلبہ اور سطوت کو جس قدر کم کیا جا سکے کم کرنا چاہئے، اس راستے میں جس قدر قربانیاں پیش کرنے کی قدر کم کیا جا سکے کم کرنا چاہئے، اس راستے میں جس قدر قربانیاں پیش کرنے کی

<sup>&</sup>lt;sup>95</sup> -خطبهٔ صدارت اجلاس جمعیة علماء هند مراد آبادص ۱۳۲\_

ضرورت ہواس سے در لیخ نہ کیاجائے،۔۔۔وہ فرمایا کرتے تھے کہ اسلام ایک تنظیم مذہب ہے ،اس مذہب کی روح ڈسپلن اور نظم چاہتا ہے،اگر مسلمان منتشر رہیں ،اور کسی ایک شخص کی اطاعت نہ کریں،اور اپناکوئی امیر منتخب نہ کریں،تویہ زندگی غیر شرعی زندگی ہوگی،ہر ایک پنجبر جو دنیا میں آیا ہے اس نے اپنی ابتدائی تقریر میں دوبا تیں لازمی طور پر کہی ہیں،فاتقو الله و اطبعون ۔ یعنی اللہ سے ڈرواور میری اطاعت کرو،اور یہی اطاعت وہ چیز ہے جس پر قوموں نے مخالفت کی ہے،عام طور سے قومیں خداکی قوت وطاقت تسلیم کرنے کو آمادہ ہوجاتی تھیں،لیکن پنجبر کی اطاعت کو وہ اپنی عزت،برتری،اوراپنی اطاعت پر رضامند نہ ہوتی تھیں ، پنجبر کی اطاعت کو وہ اپنی عزت،برتری،اوراپنی سرداری کے منافی شمجھتی تھیں اس وجہ سے کہتے تھے:

ماهذاالابشرمثلكم يريدان يتفضل عليكم

این بی بینیر بھی ہم تم جیسا آدمی ہے، یہ اپنی بڑائی منوانا چاہتا ہے اور ہم پر حکومت کرناچاہتا ہے بہی وہ چیزہے جو مکہ کے سر داروں کو کھی اور بہی وہ امرہے جس نے اہل کتاب کو نبی آخر الزمال منگا بینی پی براس حق سے دستبر دار ہونے پر آمادہ نہ ہوئے، اور انہوں مخالفت ہوئی، لیکن پیغبر اس حق سے دستبر دار ہونے پر آمادہ نہ ہوئے، اور انہوں نے صاف کہہ دیا کہ خدائی مذہب کی یہ بنیادی چیزہے، جب تک پیغبر کی اطاعت پر تیار نہ ہوخدائی مذہب کی تیہ بنیادی چیزہے، جب الدی بینی آسکتی تیار نہ ہوخدائی مذہب کی تیمیل نہیں ہوسکتی، اور تنظیمی زندگی بھی میسر نہیں آسکتی ،اس نظریہ کے بیش نظر انہوں نے امارت شرعیہ کی بنیادڈ الی تھی۔۔۔وہ اس مسکلے پر فقہاء حنفیہ کی نضریحات پیش کرتے تھے، اس پر انہوں نے ایک مفصل فتو کی مسلے پر فقہاء حنفیہ کی تقریر عام ہو تیک اور عمر کا صحیح انظام ہو سکے اور ،وہ بھی انہی کی سعی کا نتیجہ تھی، وہ چا ہتے تھے کہ زکوۃ اور عشر کا صحیح انظام ہو سکے اور مسلمانوں کے صد قات و خیر ات شرعی طریقہ پر صحیح مصارف پر خرج ہو سکیں۔ مسلمانوں کے صد قات و خیر ات شرعی طریقہ پر صحیح مصارف پر خرج ہو سکیں۔ مسلمانوں کے صد قات و خیر ات شرعی طریقہ پر صحیح مصارف پر خرج ہو سکیں۔ مسلمانوں کے صد قات و خیر ات شرعی طریقہ پر صحیح مصارف پر خرج ہو سکیں۔ مسلمانوں کے صد قات و خیر ات شرعی طریقہ پر صحیح مصارف پر خرج ہو سکیں۔ مسلمانوں کے صد قات و خیر ات شرعی طریقہ پر صحیح مصارف پر خرج ہو سکیں۔ مسلمانوں کے صد قات و خیر ات شرعی طریقہ پر صحیح مصارف پر خرج ہو سکیں۔

تھی۔اور ہے ہے۔ اس انقلاب کے بعد جو ہندوستان میں ظہور پذیر ہوااور جس کے نتیج میں مسلمانوں کی دولت ان کی عزت اوران کی شرعی زندگی اوران کاسیاسی اقتدار ملیامیٹ اور تباہ و برباد ہو گیا،اس کے علاوہ کوئی چارہ کارنہ تھا کہ مسلمان مسجدوں کی امامت کے ساتھ ساتھ ہندوستان میں ایک امیر بھی منتخب کرتے۔ حضرت مولاناابوالمحاسن محمد سجاد علاء کی جماعت میں وہ پہلے عالم تھے، جنہوں نے وقت کی مناسبت کالحاظ رکھتے ہوئے اس کام کو شروع کیا،اس کی حمایت میں وقت کی مناسبت کالحاظ رکھتے ہوئے اس کام کو شروع کیا،اس کی حمایت میں آواز بلندگی ،اوراگر تمام ہندوستان میں نہیں تو کم از کم ایک صوبہ میں اس کی تشکیل کی اور ہندوستان کے مسلمانوں کو بتایا کہ کفر کے تسلط اور غلبہ کے بعد مسلمانوں کی اور ہندوستان کے مسلمانوں کو بتایا کہ کفر کے تسلط اور غلبہ کے بعد مسلمانوں کی ذریجی زندگی کا بہی طریقہ ہے "96"۔

### تحريك امارت ميس مخالفتون كاسامنا

لیکن افسوس که حضرت مولاناسجاد ی جس قوت واہمیت کے ساتھ اس نظریہ کو پیش فرمایا اوراس کے دلائل فراہم کئے، اتنی ہی زیادہ شدت کے ساتھ ان کی مخالفت بھی کی گئی، ظاہر ہے کہ مولاناسجاد شبہات واعتراضات کے جوابات دے سکتے تھے، مخالفتوں کاجواب دینا ان کے بس کی بات نہ تھی، حضرت مولانا آنے علاء کرام سے اپناغم بیان کیاہے:

"علماء کرام واعیان ملت! مسلمانوں کی حیات اوراجتماعی زندگی بلکه محض باعزت زندگی کے لئے اگر کوئی چیز ہندوستان میں ضروری اورلازم ہے تووہ مسلمانوں کا شرعی اصولوں کے ساتھ باضابطہ منظم ہوناہے، مگر افسوس کہ یہ چیز جتنی ضروری اقدم واہم ہے، اسی قدراس کے ساتھ بے اعتنائی اور لا پروائی برتی گئی ہے اور آج تک باوجو دادراک واحساس کے وہی غفلت اور وہی جمود ہے <sup>97</sup>۔

<sup>96 -</sup> حيات سجادص ۴ • اتا ۲ • امريتبه مولاناعبدالصمدر حمانيٌّ، مضمون مولانااحمد سعيد دہلويّ۔

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup> -خطبهٔ صدارت اجلاس جمعیة علماء هند مراد آباد ص ۱۲۴ ـ

مولانا حفظ الرحمن سیوباروی اس دور کی مخالفتوں کا تذکرہ کرتے ہوئے لکھتے ہیں: "ہندوستان کے علماء اور غیر علماء تمام مسلمانوں میں یہ شرف صرف مولانا محمد سجاد صاحب الو حاصل ہے کہ انہوں نے یہ احساس کرتے ہوئے کہ "اس غیر اسلامی ملک میں مسلمانوں کی انفرادی واجتماعی زندگی میں اسلامی ماحول اوراسلامی تأثرات پیدا کرنے کے لئے" امارت شرعیہ" کے قیام کے بغیر چارۂ کار نہیں ، بہار کے صوبہ میں اس کی داغ بیل ڈال دی۔۔۔۔۔اگرچہ وہاں کے بعض صوفیاء، بعض علماء اور انگریزی دال طقے نے اپنی ذاتی مصالح کی بنایر اس کی کافی مخالفت کی۔۔۔۔اور صوبہ کے ان مسلمانوں نے جو پلیٹ فارم پر اسلامی تحریک ،اسلامی حکومت کانام رٹتے رہتے ہیں، اگرچہ پہیم اور مسلسل مخالفتوں سے اس کوبڑی حد تک نقصان یہونجایا،اوراس مقدس تحریک میں مناع للخیر بینے رہے <sup>98</sup>1۔ مولانااحمد سعید دہلوی ؓنے اس قصیر غم کواور بھی تھوڑی تفصیل سے بیان کیا ہے: "مولانا محمد سجاد کی اس خالص مذہبی اور شرعی تحریک کی پوری قوت کے ساتھ اپنوں اوریر ایوں نے مخالفت کی،ایک طرف حکومت متسلطہ نے اور دوسری طرف اس ملک کی برقسمت اکثریت نے اس کو خطرے کی نگاہ سے دیکھا،سب سے زیادہ تعجب یہ ہے کہ ملک کے اس تعلیم یافتہ طبقے نے جس کو آج کل سب سے زیادہ مسلمانوں کی نمائندگی کاشوق ہے،اور جو مسلمانوں کی تہذیب اور کلچر کی حفاظت کامد عی ہے،اس نے بھی اس مذہبی تحریک کواینے اقتداراورا پنی مزعومہ لیڈری کے خلاف سمجھا،جو حضرات غیر شرعی قوانین کے ماتحت زندگی بسر کرنے کے عادی ہو چکے تھے، اور صرف نام کے مسلمان بن کراسلامی قومیت کے حقوق کابٹواراکراناجن کامقصد زندگی ہوچکا تھا،اور جو اسلامی احکام کی یابندی کو اپنی آزادی ضمیر کے مخالف سمجھے

<sup>----</sup> حواشی ------

<sup>98 -</sup> حيات سجاد ص ١٣٨،١٣٩ مضمون مولانا حفظ الرحمن سيو هارويُّ-

ہوئے تھے، انہوں نے اس تحریک کو دقیانوسی اور تیرہ سوسالہ پرانی تحریک کہنا شروع کیا، اور مولاناسجائے گی ہے کہہ کر مخالفت شروع کی کہ ہے ہم کوروشنی اور آزاد خیالی سے ہٹاکر پھر مُلّااِزم پھیلاناچاہتے ہیں، اور ہم کومولویوں کے اقتدار کے ماتحت کرنا چاہتے ہیں، ان سب مخالفت سے زیادہ حیرت انگیز ان علماء کی مخالفت سے، جن کا ہے فریضہ تھا اور قیام امارت جن کا شرعی اور قانونی فرض تھا ان تمام مخالف قوتوں اور طاقتوں کی موجودگی میں مولانا محمد سجائے خدا کے بھروسہ پراس کام کوشر وعکم کیا۔

حضرت مولاناابوالمحاس محرسجاد میں جہاں بے شار خداداد قابلیتیں موجود تھیں،ان تمام خوبیوں اور قابلیتوں میں ان کی پختہ کامی،عزم بالجزم، مستقل مزاجی،اور ہمت اور ارادے کی طاقت ضرب المثل ہے وہ بڑی مشکل کاان تمام قوتوں کے ساتھ مقابلہ کرتے تھے، وہ کام کرنے سے تھکتے نہ تھے، یہی وجہ ہے کہ ان تمام طاغوتی قوتوں کا مقابلہ کرنے کے بعد ان کو کامیابی نصیب ہوئی،۔۔۔اگر علماء میں مداہنت اور منافست نہ ہوتی،اور صوفیاء میں ارباباً من دون اللہ بننے کاشوق نہ ہوتاتو مرکات سے متمتع ہوتا واور اسلام کی حقیقی برکات سے متمتع ہوتا واور اسلام کی حقیقی برکات سے متمتع ہوتا واور اسلام کی حقیقی برکات سے متمتع ہوتا واور

مولاناسید حسن آرزونے اس وقت کا آنکھوں دیکھا حال بیان کیاہے کہ:
"مجھے مولاناسجاد کی معیت میں اس خدمت کو انجام دینے کا بھی شرف حاصل ہے،
مجھے خوب یاد ہے، کہ مولانامر حوم کو اس وقت کن کن دشوار یوں کاسامنا کرنا پڑا تھا،
گرہمت وعمل کی اس مشین نے ساری دشواریوں سے مقابلہ کرتے ہوئے آگے

<sup>&</sup>lt;sup>99</sup>. حیات سجادش ۴۰ تا ۲۰۱

چلو! آگے بڑھو!کانعرہ لگایااور ہماری ہمتوں کوبلنداور کامیابی کوسامنے لا کھڑ اکر دیا۔۔ اور مولاناکے سر کامیابی کاسہر ابندھ ہی گیا"<sup>100</sup>۔

### حضرت ابوالمحاس ؓ کے ذہن میں امارت شرعیہ کا تصور

یہ تھے وہ مشکل حالات جن میں حضرت مولاناسجادؓ نے تحریک امارت شرعیہ کا پناسفر پوراکیا،
مولانا گوتوایک عرصہ سے امارت شرعیہ کاخیال تھا، انہوں نے امارت شرعیہ کے قیام سے قبل ہی بعض خاص
لوگوں سے بیعت جہاد بھی لی تھی ، لیکن یہی وہ تلخ حالات تھے جن کی بناپریہ حرف آرزوزبان پر نہیں
آسکتا تھا، جناب قاضی احمد حسین صاحب ً بیان کرتے ہیں:

"امارت شرعیہ کے قیام کاخیال تو مولانا مرحوم کو بہت پہلے سے تھا، لیکن حالات کی نا ساز گاری نہ حرف مطلب کو زبان تک لانے کی اجازت دیتی تھی، نہ ماحول عمل کا متحمل تھا، پھر بھی مجاہد انہ جذبہ مولانا گوبے قرار رکھتا تھا، چنا نچہ جہاد کی بیعت بعض خاص لوگوں سے مولانا نُنے قیام امارت سے پہلے کی تھی 101۔

# قیام امارت سے قبل بیعت جہاد

یہ خاص لوگ جن کو قیام امارت نثر عیہ سے قبل حضرت کے ہاتھ پر بیعت جہاد کی سعادت حاصل ہوئی ان میں سر فہرست حضرت شاہ ابوطاہر فر دوسی ؓ اوران کے رفقاء واحباب تھے،اس بیعت جہاد کی تفصیل خود شاہ ابوطاہر صاحب ؓ ہی کی زبانی ملاحظہ کریں:

"ایک واقعہ جو غالباً میرے ساتھ مخص ہے یعنی میرے سواکوئی نہیں جانتا ہے اور غالباً قاضی احمد حسین صاحب بھی اس سے واقف نہیں ہیں، حالا نکہ صرف ان ہی کی اللہ قاضی احمد حسین صاحب بھی اس سے واقف نہیں ہیں، حالا نکہ صرف ان ہی ایک ذات ہے جو مولانا کی ہر تحریک میں ان کی قوت بازور ہی۔ گیا میں جب مولانا کا قیام رہاسملہ ہر عرس میں تشریف لایا کئے، ایک موقع پر جب کہ آپ کویہ معلوم ہوا

ــــ حواشی۔۔۔۔۔۔

<sup>100 -</sup> حيات سجاد ص ٩٩\_

<sup>101 -</sup> حيات سجادص ٢٦ مضمون قاضي احمد حسين صاحب

کہ یہاں ارکان اسلام کے ساتھ جہاد پر بھی بیعت ہوتی ہے تو آپ نے مجھ سے فرمایا کہ بیعت کے ساتھ اہتمام جہاد بھی کرناچا ہئے، میں نے عرض کیاتو آپ ہی امیر بنیں ، میں امیر تسلیم کرتا ہوں ،اس گفتگو کے چند دن بعد میں چند احباب کے ساتھ گیا مدرسہ میں حاضر ہوا اور عرض کیا کہ میں نے تو امیر تسلیم ہی کر لیا ہے ،ہمارے یہ مخلص احباب بیعت جہاد کے لئے حاضر ہوئے ہیں ، چنانچہ آپ نے ان لوگوں سے بیعت جہاد کے لئے حاضر ہوئے ہیں ، چنانچہ آپ نے ان لوگوں سے بیعت جہاد لیا، ان میں سے جن لفظوں میں آپ نے بیعت کی ان کے ماثورہ الفاظ یہ بیعت جہاد لیا، ان میں سے جن لفظوں میں آپ نے بیعت کی ان کے ماثورہ الفاظ یہ

ہیں:

بايعنا رسول الله صلى الله عليه وسلم على السمع والطاعة في العسر و اليسر والمنشط والمكره و ان لا انازع الامرابله وان نقول بالحق حيث كناو لانخاف لومة لائم.

اس وقعہ کے کچھ ہی دنوں کے بعد امارت کی تحریک شروع ہوئی اور اللہ نے آپ کو نائب امیر شریعت بنایا <sup>102</sup>۔

### جمعیة علاء ہند کے اجلاس دوم میں امارت فی الہند کی تجویز

آپ کی تحریک امارت کا محور لوراہندوستان تھا اور آپ اس نظام شرعی کو پورے ملک میں نافذ کرنا چاہتے تھے۔ چنانچہ سب سے پہلے جمعیۃ علماء ہند کے دوسرے اجلاس (منعقدہ کے تا اس بالول اسسابھ مطابق ۱۹ تا ۱۲ نومبر ۱۹۳۰ء دہلی، زیر صدارت حضرت شیخ الہند مولانا محود حسن دیو بندگ جس میں تقریباً پانچ سوہ ۵۰ علماء شریک تھے) میں آپ نے امارت شرعیہ فی الہند کی تجویز پیش فرمائی جس کی تائید حضرت شیخ الہند آپ تھی کی ۔ حضرت شیخ الہند آپ وجہ سے حضرت مولانا سجاد جہت پر امید تھے، کہ اس اجلاس میں الہند کامسکلہ حل ہوجائے گا، بعض روایات سے اندازہ ہو تاہے کہ حضرت مولانا سجاد ہے با قاعدہ اس کے دیو بند کاسفر کیا اور حضرت شیخ الہند گی خدمت میں حاضر ہو کر اس موضوع پر تبادلۂ خیال فرمایا، اور حضرت شیخ الہند آس کے لئے راضی ہو گئے تھے 103

<sup>102 -</sup> حيات سجاد ص ٢٢ مضمون شاه ابوطاهر فردوسي ً-

اور واقعةً بيه مسئله حل ہو سكتا تھاا گر حضرت شيخ الهند گی حیات مبار كه میں بيہ تحریک پیش كردی جاتی، حضرت شيخ الهند گی بھی رائے یہی تھی كه:

"اس نما ئندہ اجتماع میں جب کہ تمام اسلامی ہند کے ذمہ داراورار باب حل وعقد جمع ہیں، امیر الہند کا انتخاب کر لیا جائے ، اور میری چار پائی کو اٹھا کر جلسہ گاہ میں لیے جایا جائے، پہلا شخص میں ہوں گاجو اس امیر کے ہاتھ پر بیعت کرے گا"104

امير الهند مي د شوارياں

مگردشواری بیہ تھی کہ ایک تو حضرت شیخ الہند آبے حد علیل تھے، نقل وحرکت سے بھی معذور شخے، اجلاس میں خود شریک بھی نہ ہو سکے، بلکہ دوران اجلاس ڈاکٹر شوکت انصاری صاحب کی کو تھی پر تشریف فرمارہے۔

دوسری طرف بعض قرائن وآثارہے معلوم ہو تاہے کہ منصب امارت کے لئے اندراندر کئی شخصیتوں کے نام گردش کررہے تھے:

حضرت فینخ الهند مولانامحمو د حسن دیوبندی 🏻

ظاہرہے کہ ان میں سب سے اہم ترین شخصیت حضرت شخ الہندگی تھی، بلکہ آپ کی شخصیت اس معاملہ میں نقطۂ اتفاق بن سکتی تھی، اگر آپ کی امارت کا اعلان ہو جاتا تو شاید کسی کو اختلاف نہ ہوتا، خطبات آزاد سے معلوم ہوتا ہے کہ "امام الہند" کے منصب کے لئے مولانا ابوالکلام آزادؓ نے بھی حضرت شخ الہندگو راضی کر لیاتھا، گو کہ بیران کے اس پروگرام کا حصہ تھاجب مولانا آزاد "حکومت الہیہ" کے قیام کی جدوجہد کررہے شے اوراس کے لئے انہوں نے حزب اللہ کی تھکیل کی تھی، یہ ۱۹۱۴ء کی بات ہے، جب کہ ملک میں نہ جمعیۃ علاء ہندگی تحریک شروع ہوئی تھی اور نہ امارت شرعیہ کی، اس موقعہ پر مولانا آزادؓ نے بہت کو شش کی کہ حضرت شخ الہند ہجرت میں جلدی نہ کریں اور بحیثیت "امام الہند" ہندوستان میں رہ کر حکومت اسلامیہ کہ حضرت شخ الہندہ جرت میں جلدی نہ کریں اور بحیثیت "امام الہند" ہندوستان میں رہ کر حکومت اسلامیہ

<sup>103-</sup> حيات سجادص ۱۳۴٬۱۳۵ مضمون مولاناعثان غني صاحب

<sup>104 -</sup> تاريخ امارت ص ۵۳ مرينه مولاناعبد الصمدر حماني ً-

کے احیاء کی سربراہی فرمائیں: مولانا آزاد ٌفرماتے ہیں:

" الماون کے لیل و نہار قریب الا ختتام ہے، جب اللہ تعالیٰ نے اپنے فضل و کرم سے یہ حقیقت اس عاجز پر منکشف کی اور مجھے یقین ہو گیا کہ جب تک یہ عقدہ حل نہ ہو گا ہماری کوئی سعی و جستجو بھی کامیاب نہ ہو گی، چنانچہ اسی وقت سے میں سرگرم سعی و تدبیر ہو گیا، حضرت مولانا محمود الحسن ﷺ میری ملاقات بھی دراصل اسی طلب و سعی کا نتیجہ تھی، انہوں نے پہلی ہی صحبت میں کامل اتفاق ظاہر فرمایا تھا اور یہ معاملہ بالکل صاف ہو گیا تھا کہ وہ اس منصب کو قبول کرلیں گے اور ہندوستان میں نظم بالکل صاف ہو گیا تھا کہ وہ اس منصب کو قبول کرلیں گے اور ہندوستان میں نظم جماعت کے قیام کا اعلان کر دیا جائے گا مگر افسوس ہے کہ بعض زودرائے اشخاص کے مشورہ سے مولانا نے اچانک سفر حجاز کا ارادہ کرلیا، اور میری کوئی منت وساجت کے مشورہ سے بازنہ رکھ سکی، اس کے بعد میں نظر بند کر دیا گیا " 105

### مولاناابوالكلام آزادٌ

ایک بڑانام مولانا ابوالکلام آزاد گا بھی تھا، بلکہ کہناچاہئے کہ حضرت شیخ الہند ؓ کے بعد ملک میں سب سے طاقتور نام مولانا آزاد ہی کا تھا، ان کو اس مسکلہ پر نثر ح صدر بھی تھااوران پر اتفاق رائے کا بھی امکان تھا حضرت مولانا سجاد ؓ کے محرم راز قاضی احمد حسین صاحب ؓ کی روایت بیہ ہے کہ:

"مولانامر حوم (مولاناابوالمحاس محرسجادً") نے حضرت شیخ الهند مولانا محمود حسن صاحب گواس امر پرراضی کرلیا تھا کہ مولانا ابوالکلام آزاد آمیر الهند ہوں ، میں اس وقت جیل میں تھا مگر جہاں تک یاد آتا ہے جعیۃ علماء ہند کے دوسرے اجلاس میں مولانا سجاد صاحب ؓ نے اس تجویز کو پیش کیا، مگرشخ الهند گی علالت کی وجہ سے جب کہ وہ خطرناک حالت سے گذرر ہے تھے، دوسرے اجلاس کے لئے اس کو ملتوی

---- حواشی -----

<sup>&</sup>lt;sup>105</sup> - خطبات آزاد ص ۱۲۷\_

كردياً كيا 106

اس کی تائید مولاناعبدارزاق ملیح آبادیؓ کی کتاب "ذکر آزاد" سے بھی ہوتی ہے جس میں انہوں نے خود حضرت شیخ الہند ؓ سے اس موضوع پر اپنی گفتگو کی روداد نقل کی ہے۔

مولاناعبدالرزاق بلیح آبادی مولانا آزاد کے مقرب ترین لوگوں میں ہے، مولانا کے ہاتھ پر بیعت کی تھی اور صوبہ یو پی میں مولانا کی طرف سے بیعت امامت کے مجازاور خلیفہ ہے 107ء وہ لکھتے ہیں:

"اس زمانے میں شخ الهند مولانا محمود حسن صاحب مرحوم ومغفور مالٹے کی نظر بندی سے محبیث کر پہلی دفعہ لکھنو تشریف لائے اور فرنگی محل میں تظہرے خبر ملی کہ فرنگی محل والے اس کوشش میں ہیں کہ مولاناعبدالباری صاحب کی امامت پر انہیں راضی کرلیں، یہ بھی معلوم ہوا کہ خود شخ الهند کے بعض رفیق شخ کے لئے یہ منصب حیاہتے ہیں، مجھے تشویش ہوئی، شخ الهند کے لئے میں انجان نہ تھا، منی میں اور مکہ میں ملاقاتیں ہو چی تھیں، اور بڑی شفقت سے پیش آئے تھے، لیکن اب جو مسکلہ در پیش مانزک بھی تھا اور اہم بھی، خود شخ کی ذات سے بھی تعلق رکھتا تھا، اور بڑے سلیقہ کا طالب تھا، میں نے شخ الهند سے تنہائی میں ملاقات کی ، رسی باتوں کے بعد ہندوستان میں مسلمانوں کی امامت کا تذکرہ چھیڑا، شخ نے فرمایاامامت کی ضرورت مسلم ہے، عیں مسلمانوں کی امامت کا تذکرہ چھیڑا، شخ نے فرمایاامامت کی ضرورت مسلم ہے، عیں مسلمانوں کی امامت کا تذکرہ چھیڑا، شخ نے فرمایاامامت کی ضرورت مسلم ہے، عین مسلمانوں کی امامت کا تذکرہ چھیڑا، شخ نے فرمایاامامت کی ضرورت مسلم ہے، عرض کیا، حضرت سے زیادہ کون اس حقیقت کو جانتا ہے کہ اس منصب کے لئے وہی

---- حواشی ------

<sup>106 -</sup> حيات سجاد ص ٢٥،٥٤١

<sup>107 -</sup> مولاناعبدالرزاق ملیح آبادی مشہور صاحب قلم سے، ان کے والدگرامی محترم عبدالحمید خان صاحب حضرت مولانا فضل رحمان گنج مراد آبادی سے بیعت سے، ابتدائی تعلیم گر پر حاصل کی، پھر ندوۃ العلماء لکھنؤ میں داخل ہوئے، ندوہ سے فراغت کے بعد مصر گئے، جہال انہیں علامہ رشیدر ضامصری سے نثر ف تلمذ حاصل ہوا، پھر وہاں سے ترکی اور ججاز گئے، 1914ء میں جج کی سعادت حاصل کی، مولانا فرشوں علامہ رشیدر ضامصری سے نثر ف تلمذ حاصل ہوا، پھر وہاں سے ترکی اور ججاز گئے، 1914ء میں جج کی سعادت حاصل کی، مولانا فرشوں سے نشر وعہی سے ایک سیمانی طبیعت پائی تھی، اپنے وطن کی آزادی کی جدوجہد میں شامل جال فروشوں اور سوختہ جانوں کے لشکر میں پیش بیش رہے، ۱۹۲۰ء سے ۱۹۲۸ء تک مولانا آزاد سے الگ ہوئے پیش رہے، ۱۹۲۰ء کے بعد جب وہ مولانا آزاد سے الگ ہوئے تو وہ ہندوستان کے علم وادب اور صحافت کے افق پر ایک قطبی سارے کے طور پر نمو دار ہوئے اور دیر تک چھائے رہے، کینسر کے مرض میں تو وہ ہندوستان کے علم وادب اور صحافت کے افق پر ایک قطبی سارے کے طور پر نمو دار ہوئے اور دیر تک چھائے رہے، کینسر کے مرض میں اور 1930ء میں وفات پائی، (ذکر آزاد ص۸)

شخص موزوں ہو سکتا ہے جوزیادہ سے زیادہ ہو شمند، مد براور ڈیلومیٹ ہو، مسلمانوں کا امام ایسا شخص ہونا چاہئے، جس کی استقامت کونہ کوئی تشویش متز لزل کر سکے، نہ کوئی تر ہیب، مثال کے طور پر میں نے پاپائے روم کا تذکرہ کیا جو ڈیلومیسی میں فرداور سیاسیات کا شاطر ہو تا ہے۔ شیخ الہند ؓ نے اتفاق ظاہر کیا تو عرض کیا آپ کی رائے میں اس وقت امامت کا اہل کون ہے ؟ یہ بھی اشارۃ گہدیا کہ بعض لوگ اس منصب کے لئے خود آپ کانام لے رہے ہیں، اور آپ بحد اللہ اہل بھی ہیں، شیخ بڑی معصومیت سے مسکرا نے اور فرمایا کہ میں ایک لمحہ کے لئے بھی تصور نہیں کر سکتا کہ مسلمانوں کا امام مسکرا نے اور فرمایا کہ میں ایک لمحہ کے لئے بھی تصور نہیں کر سکتا کہ مسلمانوں کا امام تنوں، عرض کیا، پچھ لوگ مولانا عبد الباری صاحب گانام لے رہے ہیں، موصوف کا تقویٰ واستقامت مسلم ہے، مگر مزاج کی کیفیت سے آپ بھی واقف ہیں اشہہ نہیں نے سادگی سے جو اب دیا کہ مولانا عبد الباری کے بہترین آدمی ہونے میں شبہ نہیں گرمنصب کی ذمہ داریاں کچھ اور ہی ہیں، عرض کیا اور مولانا ابوالکلام آزاد

108 - دراصل حضرت مولاناعبدالباری فرنگی محلی کے مزاح میں حدت وجلال کاغلبہ تھا، اوراس کی وجہ (آپ کے سوانح نگار مولاناعنایت اللّٰہ فرنگی محلی کے بیان کے مطابق) غالباً کسی نے دھو کہ سے آپ کوزہر دے دیا تھا، علاج سے شفاتو ہو گئی لیکن مزاج میں حدت وحرارت پیدا ہو گئی، ذراسی گرمی بھی قابل برداشت نہ تھی، گرم چیزیں مرچ، تیل مسالہ وغیرہ آپ بہت کم استعال کرتے تھے، چائے صرف سردی کے موسم میں استعال فرماتے تھے، سخت جاڑے میں بھی بے تکلف سردترین اشیاء کا استعال کرتے تھے (حسرة الآفاق صے سے) اس کا اثریہ ہوا کہ طبیعت میں حلم اور جلال کے باب میں اعتدال برقر ارنہ رہا، مولاناعنایت الله صاحب لکھتے ہیں:

"مولاناتیں یہ دونوں صفات (حلم اور غضب) علی وجہ الکمال پائے جاتے تھے، غصہ بھی بوجہ دموی مزاح ہونے کے بہت زائد اور بعض او قات حداعتد ال سے زائد ہوجا تا تھا، اس کے مقابل حلم بھی کبھی حد اعتد ال سے زائد وجا تا تھا، اس کے مقابل حلم بھی کبھی حد اعتد ال سے گذر جا تا تھا، مولانا بھی جار پانچ بار حلم فرمالیتے تو ایک مرتبہ غصہ فرماتے، اپنے کپڑوں کو بار ہا خود چوری ہوتے بلکہ سارق کو پہنے ہوئے ملاحظہ فرماتے مگر کچھ تنبیہ نہ فرماتے "(حسرة الآفاق بوفاة مجمع الاخلاق ص ۳۵،۳۴)

ورنہ آپ کی عظمت و تقدی اور علم و تقویٰ میں کسی کو کیا کلام ہو سکتا تھا، بلکہ جس طرح مشکل مواقع پر مختلف مسلک و مشرب کے لوگوں کے لئے آپ کی ذات گرامی نقطۂ اتفاق ثابت ہوئی اس کے پیش نظر حضرت شیخ الہند ؒ کے بعد امارت ہند کے لئے بھی آپ کی شخصیت م کز اتفاق بن سکتی تھی۔ کے بارے میں آپ کی کیارائے ہے؟ شیخ نے متانت سے فرمایا: میر اانتخاب بھی یہی ہے ،اس وقت مولانا آزاد کے سواکوئی شخص امام الہند نہیں ہوسکتاان میں وہ سب اوصاف جمع ہیں جواس زمانے میں ہندوستان کے امام میں ہوناضر وری ہیں۔ میں ایخ مشن میں کامیاب ہو چکاتھا، شیخ سے عرض کیا،اس گفتگو کو پبلک میں لاسکتا ہوں؟ انہوں نے اجازت دے دی "109

مالٹاکی قیدسے واپسی کے بعد حضرت شیخ الهند یجونکہ بے حد کمزوراور بیار ہو گئے تھے اس لئے حضرت کا اپنے بجائے کسی سنجیدہ، متین اور صاحب استقامت عالم دین کو بحیثیت امیر الهند پیند کرنا مستعد نہیں۔

### حضرت مولا ناعبد الباري فرئگي محلي

امامت کی اس دوڑ میں تیسر ابڑانام حضرت مولاناعبد الباری فرنگی محلی گاتھا، اور ایک بڑاحلقہ بحیثیت امیر الہندان کو پیند کر تاتھا، لیکن اختلافات کو دیکھتے ہوئے وہ خوداس سے دستبر دار ہو گئے تھے، اور لوگوں کے اطمینان کے لئے ایک تحریر بھی لکھ دی تھی، تاکہ ان کا نام لے کرکوئی فتنہ کھڑانہ کیا جاسکے، یہ قصہ بھی مولاناعبد الرزاق ملبح آبادی ہی کی زبانی ملاحظہ فرمایئے:

"مولانا(عبدالباری صاحب) سے میرے گہرے تعلقات سے ،اوراندیشہ تھا، کہ میری اس مہم کاحال معلوم ہو گاتو مجھے نہ جانے کتنا برا سمجھیں گے، مگرجب بات چیت ہوئی، توخندہ پیشانی سے کہنے لگے، مولانا آزاد ؓ کے سواکسی اور کانام امامت کے لئے لینا قوم سے غداری ہے، مجھے خوشی ہے کہ آپ نے شنخ الهند ؓ سے معاملہ صاف کر لیا اور میں پہلا آدمی ہوں جو مولانا آزاد کے ہاتھ پر بیعت کرے گا۔ پھر انہوں نے ایک تح پر بھی مرحمت فرمائی:



---- حواشی -----

109 - ذكر آزاد ص ۲۴،۲۵ مصنفه مولاناعبدالرزاق مليح آبادى، ناشر: مكتبه جمال لا بهور؛ • ١٠١ ء ـ

حامد أومصلياً ومسلماً له تحرمی دام مجده السلام عليم مسکئہ امامت یاشیخ الاسلامی کے متعلق مجھے جمہور کی موافقت کے سوائے کوئی جارہ ک کار نہیں ہے،جواندیشہ ہےوہ بار ہااہل الرائے سے ظاہر کر چکاہوں ،باوجو داس کے پھر بھی مسلمانوں کی تجویز کوبسر و چشم قبول کرنے کے لئے تیار ہوں،خود مجھ سے بارہا اس منصب کے قبول کرنے کی بعض اہل الرائے نے خواہش کی مگر میں نے اپنی عدم اہلیت کے باعث اس امانت کاباراٹھانامنظور نہیں کیا،نہ آئندہ قبول کرنے کا ارادہ ہے، مولانا محمود حسن صاحب سے دریافت کیاتووہ بھی اس بار کے متحمل نظر نہیں آتے،مولاناابوالکلام صاحب اسبق و آمادہ ہیں ،ان کی امامت سے بھی مجھے استنکاف نہیں ہے،بسر و چیثم قبول کرنے کے لئے آمادہ ہوں ،بشر طیکہ تفریق جماعت كانديشه نه هو ، مولاناتواہل ہيں اگر کسی نااہل كوتمام ياا كثر اہل اسلام قبول کرلیں گے تو مجھے وہ لوگ سب سے زیادہ اطاعت گذار و فرمانبر داریائیں گے ،اصل بیہ ہے کہ یہ تحریک دیانتاً میں اپنی سمت سے جاری کرنانہیں جا ہتا،نہ کسی کومنتخب کرکے اس کے اعمال کا اپنے او پر بار لینا جا ہتا ہوں، مسلمانوں کی جماعت کا تابع ہوں اس سے زائد مجھے اس تحریک سے تعرض نہیں ہے۔ والسلام۔ بندہ فقیر محمہ عبدالباری (یہ تحریر ۲۰/ستمبر ۱۹۲۰ء (۲/محرم الحرام ۱۳۳۹ هـ) سے قبل کی ہے، اس لئے کہ مولانا آزاد کے مکتوب (مر قومہ ۲۰/ستمبر ۱۹۲۰ء) میں اس خط کاذ کرہے)

اس تفصیل سے ظاہر ہوتا ہے کہ دہلی میں جمعیۃ علماء ہند کے اجلاس دوم (۱۹ تا ۲۱ / نومبر ۱۹ بومبر ۱۹ بومبر ۱۹ بی بعض علماء ہند کے اجلاس دوم (۱۹ تا ۲۱ / نومبر ۱۹ بی بعض علماء ہند کے اجلاس دوم (۱۹ تا ۲۱ کی بازگشت بیقام نور گنجی، زیر صدارت حضرت مضر الہند کے انتخاب کی بازگشت سائی دینے لگی تھی، اور بہت سے لوگ ذہنی طور پر اس کے لئے تیار ہو کر بھی آئے تھے، اور اس منصب کے لئے متوقع قد آور شخصیات کے در میان باہم ذہنی اتحاد بھی موجو دتھا، اس لئے حضرت مولانا سجاد جماطور پر پر

<sup>110 -</sup>ذكر آزاد ص۲۵ تا ۲۷\_

امید سے کہ اجلاس دوم میں انتخاب امیر کامسکلہ حل ہوجائے گا،اور حضرت شیخ الہند مجمی اس قصہ کو اپنی زندگی ہی میں تمام کرنا چاہتے ہے،لیکن جیسا کہ گذرا کہ حضرت شیخ الہند کی علالت کے عذر بناپر انتخاب امیر کی تجویز ہی اجلاس عام میں پیش نہ کی جاسکی،اور تقریباً ایک ہفتہ کے بعد حضرت شیخ الہند گا انتقال ہو گیا۔ حضرت مولانا معین الدین اجمیر کی گا اختلاف

البتہ بعض شواہد سے اندازہ ہو تاہے کہ حضرت شیخ الہند ؓ کے وصال کے بعد اور جمعیۃ علاء ہند کے اجلاس سوم لاہور سے قبل جمعیۃ علاء ہند کا ایک ہنگامی اجلاس جامع مسجد دہلی میں منعقد ہواتھا، اوراس کا مقصد گو کہ اصلاً انتخاب امیر نہیں تھالیکن یہ تجویز اس موقعہ پر اچانک مجمع عام میں زیر بحث آگئ، اوراس کی جمایت و مخالفت میں تقریریں ہونے لگیں، بعض روایات سے معلوم ہو تاہے کہ جب یہ تحریک اجلاس عام میں پیش کی گئ، تونفس امارت شرعیہ کی تجویز میں تو کوئی و شواری پیش نہیں آئی، لیکن امیر الہند کے انتخاب کے مسلہ پر اختلاف ہو گیا، بعض حضرات نے کہا کہ اچانک بیعت امارت امت کے لئے مفید نہیں ہوگی، پر وفیسر مولانا معین الدین منتخب الحق قادری ؓ (سابق ڈین آف فیکلٹی آف تھیالو جی کراچی یونیورسٹی ) نے اپنے استاذ مولانا معین الدین اجمیر گیؓ (جواس اجلاس میں شریک تھے ) کے حوالے سے نقل کیا ہے:

"مولانا (معین الدین اجمیری") نے بغیر تاریخ اور سن کے ذکر کے تذکرہ فرمایا کہ کسی کو امام الہندماننے کی تجویز زیر غور تھی، اس کے لیے پہلے سے خط و کتابت بھی چل رہی تھی بعد ازاں جامع مسجد دبلی میں ایک جلسہ ہوا جس میں تمام علماء ہند جمع ہوئے ، اوراس موضوع پر نہایت زور دار تقریریں ہوئیں اور سب نے اس تجویز سے اتفاق کیا، آخر میں مولانا آزاد کی تقریر گویا حرف آخر کا درجہ رکھتی تھی، جس سے تمام حاضرین مسحور سے ہوگئے اور یہ آوازیں بلند ہوئیں کہ ہاتھ بڑھا ہے کہ ہم آپ کے ماضرین مسحور سے ہوگئے اور یہ آوازیں بلند ہوئیں کہ ہاتھ بڑھا ہے کہ ہم آپ کے باتھ پر بیعت کرتے ہیں۔ اس پر میں نے صدر جلسہ سے صرف پانچ منٹ کچھ کہنے ہوئے مائے جو بہت مشکل سے اس شرطے ساتھ ملے کہ چھٹا منٹ کسی صور سے نہو نے بائے دیو بہت مشکل سے اس شرطے ساتھ ملے کہ چھٹا منٹ کسی صور سے نہونے یائے۔

میں جانے کی ضرورت نہیں ہے اور صرف اشارہ کافی ہے میں جملہ علماء کی توجہ مصرت عمررضی اللہ عنہ کی اس تقریر کی طرف مبذول کر انا چاہتا ہوں جو آپ نے جج سے واپسی پر اس قسم کا چرچاس کر کی تھی کہ لوگ کہہ رہے ہیں کہ اگر حضرت عمر طانقال ہو گیا تو ہم فورًا اور دفعۃً فلال شخص کے ہاتھ پر بیعت کر لیں گے ، حضرت عمر طانق ہی عوف کو تکم دیا کہ لوگوں کو جمع کریں اور پھر فرمایا کہ "فلتہ بیعت "امت کے حق میں کبھی مفید نہیں ہوگی، اگر لوگ حضرت ابو بکر گی بیعت سے اسدلال کریں گے تو بہت بڑی غلطی کا ارتکاب کریں گے اس لئے کہ جضرت ابو بکر اور فرمون کے اس فیم کی بیعت خالی از مصرت ابو بکر اور مصرت ابو بکر اور مصرت ابو بکر اور مصرت ابو بکر اور ور نہیں ہے اس قسم کی بیعت خالی از مصرت کھی ۔ ان کے علاوہ کوئی دو سر اشخص ایساموجو د نہیں ہے اس قسم کی بیعت خالی از مصرت کھی ۔ ان کے علاوہ کوئی دو سر اشخص ایساموجو د نہیں ہے ۔ ا

111 - بیرروایت بخاری شریف میں ان الفاظ کے ساتھ منقول ہے:

عَن ابْن عَبَّاس قَالَ كُنْتُ أُقْرِئ رِجَالاً مِنَ الْمُهَاجِرِينَ مِنْهُمْ عَبْدُ الرَّحْمَن بْنُ عَوْفٍ ، فَبَيْنَمَا أَنَا فِي مَنْزِلِهِ بِمِنِّي ، وَهُوَ عِنْدَ عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ فِي آخِر حَجَّةٍ حَجَّهَا ، إِذْ رَجَعَ إِلَىَّ عَبْدُ الرَّحْمَن فَقَالَ لَوْ رَأَيْتَ رَجُلاً أَتَى أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ الْيَوْمَ فَقَالَ يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ هَلْ لَكَ في فُلاَنِ يَقُولُ لَوْ قَدْ مَاتَ عُمَرُ لَقَدْ بَايَعْتُ فُلاَنًا ، فَوَاللَّهِ مَا كَانَتْ بَيْعَةُ أَبِي بَكْرِ إِلاَّ فَلْتَةً ، فَتَمَّتْ . فَغَضِبَ عُمَرُ ثُمَّ قَالَ إِنَّ إِنْ شَاءَ اللَّهُ لَقَائِمٌ الْعَشِيَّةَ فِي النَّاسِ ، فَمُحَذِّرُهُمْ هَؤُلاَءِ الَّذِينَ يُرِيدُونَ أَنْ يَغْصِبُوهُمْ أُمُورَهُمْ . قَالَ عَبْدُ الرَّحْمَن فَقُلْتُ يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ لاَ تَفْعَلْ فَإِنَّ الْمَوْسِمَ يَجْمَعُ رَعَاعَ النَّاسِ وَغَوْغَاءَهُمْ ، فَإِنَّهُ هُمُ الَّذِينَ يَغْلِبُونَ عَلَى قُرْبِكَ حِينَ تَقُومُ فِي النَّاس ، وَأَنَا أَخْشَى أَنْ تَقُومَ فَتَقُولَ مَقَالَةً يُطَيِّرُهَا عَنْكَ كُلُّ مُطَيِّر ، وَأَنْ لاَ يَعُوهَا ، وَأَنْ لاَ يَضَعُوهَا عَلَى مَوَاضِعِهَا ، فَأَمْهِلْ حَتَّى تَقْدَمَ الْمَدِينَةَ فَإِنَّمَا دَارُ الْمِجْرَةِ وَالسُّنَّةِ ، فَتَخْلُصَ بأَهْلِ الْفِقْهِ وَأَشْرَافِ النَّاسِ ، فَتَقُولَ مَا قُلْتَ مُتَمَكِّنًا ، فَيَعِي أَهْلُ الْعِلْم مَقَالَتك ، وَيَضَعُونَهَا عَلَى مَوَاضِعِهَا . فَقَالَ عُمَرُ أَمَا وَاللَّهِ إِنْ شَاءَ اللَّهُ لأَقُومَنَّ بِذَلِكَ أَوَّلَ مَقَام أَقُومُهُ بِالْمَدِينَةِ . قَالَ ابْنُ عَبَّاسِ فَقَدِمْنَا الْمَدِينَةَ فِي عَقِبِ ذِي الْحَجَّةِ ، فَلَمَّا كَانَ يَوْمُ الجُمُعَةِ عَجَّلْنَا الرَّوَاحَ حِينَ زَاغَتِ الشَّمْسُ ، حَتَّى أَجِدَ سَعِيدَ بْنَ زَيْدِ بْنِ عَمْرِو بْنِ نُفَيْل جَالِسًا إِلَى رُكُن الْمِنْبَر ، فَجَلَسْتُ حَوْلَهُ تَمَسُّ رُكْبَتِي رُكْبَتَهُ ، فَلَمْ أَنْشَبْ أَنْ خَرَجَ عُمَرُ بْنُ الْخُطَّابِ ، فَلَمَّا رَأَيْتُهُ مُقْبِلاً قُلْتُ لِسَعِيدِ بْن زَيْدِ بْن عَمْرو بْن نُفَيْل ، لَيَقُولَنَّ الْعَشِيَّةَ مَقَالَةً لَمْ يَقُلْهَا مُنْذُ اسْتُخْلِفَ ، فَأَنْكَرَ عَلَيَّ وَقَالَ مَا عَسَيْتَ أَنْ يَقُولَ مَا لَمْ يَقُلْ . قَبْلَهُ فَجَلَسَ عُمَرُ عَلَى میرے اس توجہ دلانے پر جلسے کارنگ ایک دم تبدیل ہو گیا، میری تائید میں مولانا انور شاہ صاحب ؓ نے ایک نہایت غامض اور دقیق تقریر فرمائی اور مولوی شبیر احمد عثانیؓ نے بھی میری تائید کی اگر چہ اس سے پہلے وہ اصل تجویز کی تائید میں تقریر کر چکے تھے الا

ڈاکٹر اسر اراحمہ نے حضرت مولاناعبد الباری فرنگی محلیؓ کے نام حضرت مولانا معین الدین اجمیریؓ کا یک نام حضرت مولانا معین الدین اجمیریؓ کا یک نایاب خط نقل کیاہے، اس میں غالباً سی واقعہ کی طرف اشارہ ہے، اور اگلے لائحۂ عمل کے بارے میں مناسب مشورہ طلب کیا گیاہے:

از دارالخيراجمير -٢/ستمبر ١٩٢١ء

مرجع انام حضرت مولا ناصاحب دامت بر کاتهم السلام علیکم ورحمة الله و بر کاته

والانامه نے عزت بخشی، سابق والانامه چونکه جواب طلب نه تھااس وجه سے تاریخ

الْمِنْبُرِ ، فَلَمَّا سَكَتَ الْمُؤَذِّنُونَ قَامَ فَأَثْنَى عَلَى اللَّهِ عِمَا هُوَ أَهْلُهُ قَالَ أَمَّا بَعْدُ فَإِنِي قَائِلٌ لَكُمْ مَقْلَةً قَدْ قُدِّرَ لِى أَنْ أَقُولَمَا ، لاَ أَدْرِى لَعَلَّهَا بَيْنَ يَدَى أَجَلِى ، فَمَنْ عَقَلَهَا وَوَعَاهَا فَلْيُحَدِّثْ مَقَالَةً قَدْ وَاللَّهِ لَوْ مَاتَ عُمَرُ بَايَعْتُ فُلاَنًا فَلاَ يَغْتَرَّ الْمُرُوِّ أَنْ يَقُولَ مُمْ اللَّهُ بَلِغَنِى أَنَّ قَائِلاً مِنْكُمْ يَقُولُ وَاللَّهِ لَوْ مَاتَ عُمَرُ بَايَعْتُ فُلاَنًا فَلاَ يَغْتَرَّ اللَّهُ وَقَى شَرَّهَا ، وَلَيْسَ مُ اللَّهُ بَلِغُو أَلِيهِ مِثْلُ أَبِي بَكْرٍ ، مَنْ بَايَعْ رَجُلاً عَنْ غَيْرِ مَشُورَةٍ مِنَ الْمُسْلِمِينَ فَلاَ يَتَعَلَّ ....قَالَ غُمَرُ وَإِنَّا وَاللَّهِ مَا وَجَدْنَا فِيمَا حَصَرْنَا فَلاَ يُعْدَنَا ، وَلَيْسَ عُمْرُ وَلاَ اللَّذِى بَايَعَةً أَنْ يُتُولِّ مَشُورَةٍ مِنَ الْمُسْلِمِينَ فَلاَ يُتَعَلِّ مَسْورَةٍ مِنَ الْمُسْلِمِينَ فَلاَ يُتَابَعُ هُو وَلاَ اللَّذِى بَايَعَةُ أَنْ يُبَعِعُوا رَجُلاً عَمْرُ وَإِنَّا وَاللَّهِ مَا وَجَدْنَا فِيمَا حَصَرُنَا مِنْ أَمْرٍ أَقُوْى مِنْ مُبْايَعَةٍ أَبِي بَكْرٍ حَشِينَا إِنْ فَارَقْنَا الْقَوْمَ وَلَمْ تَكُنْ بَيْعَةً أَنْ يُبَايِعُوا رَجُلاً فَلاَ يُعْرَفِي فَلَا الْقَوْمَ وَلَمْ تَكُنْ بَيْعَةً أَنْ يُبَايِعُوا رَجُلاً مَنْ الْمُسْلِمِينَ فَلاَ يُرْضَى ، وَإِمَّا لَمُعْلَمُ فَيَكُونُ فَسَادٌ ، فَمَنْ بَايَعُ مُ مُورَةٍ مِنَ الْمُسْلِمِينَ فَلاَ يُتَابَعُ هُو وَلاَ الَّذِى بَايَعَهُ تَعُوّةً أَنْ يُقْتَلاً (الجَامع مَنْ اللَّهُ مُنَا عَلَى عَيْرٍ مَشُورَةٍ مِنَ الْمُسْلِمِينَ فَلاَ يُتَابَعُ هُو وَلاَ الَّذِى بَايَعَهُ تَعُوّةً أَنْ يُقْتَلاً (الجَامع مَنْ عَيْرٍ مَشُورَةٍ مِنَ الْمُسْلِمِينَ فَلاَ يُتَابَعُ هُو وَلاَ اللَّذِى بَايَعَهُ تَعُوقً أَنْ يُقْتَلاً (الجَامع عَلَى عَيْرٍ مَشُورَةٍ مِنَ الْمُسْلِمِينَ فَلاَ يُتَاعِعُ هُو وَلاَ اللَّذِى بَايَعَهُ تَعُوقً أَنْ يُقْتَلا أَللَامُ الللْمُسْلِمِينَ فَلا يَعْلَى اللَّهُ اللَّذِي عَلَى اللَّهُ اللَّهُ فَي عَلَى اللَّهُ اللَّذِي عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّوْفَى عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُسْلِمِينَ اللَّهُ ا

<sup>112</sup>-جماعت شیخ الهنداور تنظیم اسلامی ص ۵۵،۵۴ مرتبه ڈاکٹر اسراراحمد، ناشر: مکتبه خدام القر آن لاہور، طبع پنجم ، ۱<mark>۳۰۰</mark>-

مقررہ آل مخدوم کوذہن میں رکھ کرع یضہ عاضر کرنے کی ضرورت نہ سمجھی کہ ۵ / محرم الحرام کے بعد حاضر خدمت ہو کر آل مخد وم کی ہمرکابی میں پنجاب روانہ ہو جاؤ نگا۔ یہی ارادہ اب بھی ہے، اطلاعاع ض کیا گیا۔ لیکن دبلی کے جلسہ جمعیۃ علماء ہند کی شرکت نے اس سفر میں ایک جدید مافع پیش کر دیا کیونکہ اس کی تجویز کے مطابق ۱۵۱۸ / ستمبر کو جلسہ منتظمہ قرار پایا ہے۔ اس میں ضبطی فتوی ومسئلہ امامت پیش ہوگاجس کی طرف جناب مولوی ابوالکلام صاحب کو بیحدر جحان ہے۔ چونکہ ان کو اس مسئلہ سے زیادہ دلچسی ہے اس وجہ سے خالی الذہن علماء ان کی تقریر سے متاثر ہوئے۔ اگر من جانب فقیر اس کے التواء کے متعلق مخضر وجامع تقریر نہ ہوتی متاثر ہوئے۔ اگر من جانب فقیر اس کے التواء کے متعلق مخضر وجامع تقریر نہ ہوتی علماء دبلی کا یہ خیال ہے کہ فقیر خصوصیت کے ساتھ اس جلسہ میں شریک ہو ادھر جناب مولوی شوکت علی صاحب نزاع رنگون کے متعلق زور دے رہے ہیں کہ فقیر جلا وہاں پہونچ کر ان نزاعات کا تصفیہ کرائے جن کی وجہ سے وہاں کی کمیٹی خلافت کا جد وجو دخط ہ میں ہو۔

اب میں جیران ہوں کہ کہاں جاؤں اور سفر کون ساپہلے اختیار کروں۔اس کے متعلق امر وز و فردامیں آنمخدوم کی خدمت میں عریضہ حاضر کرنے والا تھا کہ دفعةً والا نامہ نے شرف بخشا، مناسب معلوم ہوا کہ اس کے جواب میں عرض حال کر دیا جائے جو آنمخدوم کی رائے ہوگی اس پر عمل پیراہونے کے لیے بالکل تیار ہوں فقط۔ فقیر معین الدین کان اللہ لہ

اس خطسے معلوم ہو تاہے کہ غالباً تیسرے اجلاس لا ہورسے قبل اس مسکلہ پر غور کرنے کے لئے اس خطسے معلوم ہو تاہے کہ غالباً تیسرے اجلاس اللہ ورسے قبل اس مسکلہ پر غور کرنے کے لئے ۱۸۰۱/ستمبر ۱۹۲۱ء کو جمعیۃ علماء ہند کی مجلس منتظمہ کا خصوصی اجلاس بھی منعقد کیا گیا تھا۔۔۔۔۔اس اجلاس عداث میں منافقہ کیا گیا تھا۔۔۔۔۔اس اجلاس محداثی

<sup>113 -</sup> جماعت شيخ الهند تنظيم اسلامي ص٥٥،٥٢

میں کیاہوااس کی تفصیل معلوم نہیں ہے۔

جمعیة علماء هندکے اجلاس سوم میں امیر الهند کامسله

بہر حال حضرت شخ الہند ؓ کے انتقال کے بعد بیہ مسئلہ مزید پیچیدہ ہو گیاتھا، اور اختلافات کی خلیج تیزی کے ساتھ بڑھنے گی تھی، اگلے سال حضرت مولانا سجاد ؓ نے جمعیۃ علماء ہند کے اجلاس سوم (۱۸ / نومبر ۱۹۲۱ء (مطابق ۱۷ / رہیج الاول ۱۳۳۰ ہے ہہ مقام بریڈلاہال لاہور زیر صدارت حضرت مولانا ابو الکلام آزاد ؓ ) میں دوبارہ بیہ تحریک پیش فرمائی اوراس مسئلہ کو جلد از جلد حل کرنے پر زور دیا، ان کا خیال تھا کہ جتنی دیر ہوگی بڑی شخصیات اٹھتی جائیں گی اور بیہ مسئلہ مزید مشکل ہو تا چلا جائے گا، لیکن وہی ہواجس کا اندیشہ تھا، اس اجلاس میں بھی امارت شرعیہ کے قیام کی تجویز سے تو اتفاق کیا گیا لیکن امیر الہند کے انتخاب کے مسئلہ میں اختلاف رونما ہو گیا۔

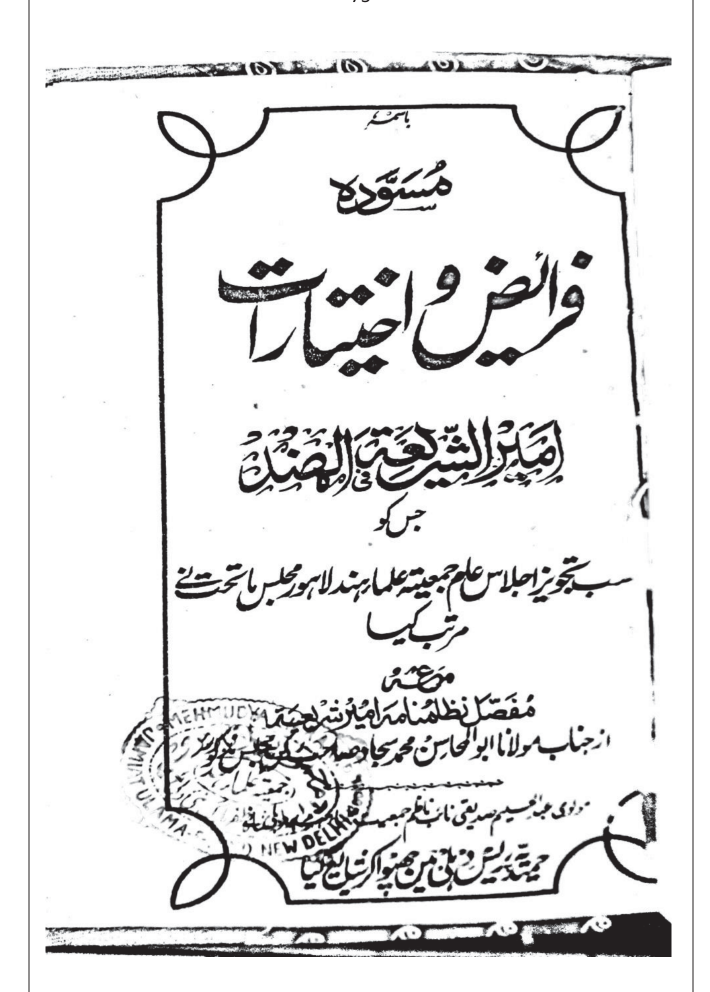
بقول مشہور صحافی ملک نصر اللہ عزیز (جو مولانا آزاد ؒ کے قریب ترین لوگوں میں سمجھے جاتے تھے):
"ایا ۱۹۲۱ء میں جمعیۃ علماء ہند کا جو اجلاس بریڈلا ہال لا ہور میں ہوا تھااس موقع پریہ خبر
گرم تھی کہ مولانا ابوالکلام آزاد کو امام الہند مان کر بیعت کی جائے گی۔لیکن بعد میں
کچھ نہ ہوا۔ اور معلوم ہوا کہ اندرون خانہ دیو بندی علماء میں سے مولانا شبیر احمد عثمانی
اور غیر دیو بندی علماء میں سے مولانا معین الدین اجمیری نے شدت کے ساتھ اس کی
خالفت کی تھی 114

بالآخراختلاف کی بناپر بیہ طے کیا گیا کہ انتخاب امیر کے لئے ایک خاص اجلاس طلب کیاجائے، مگر یہ خصوصی اجلاس بھی چند در چندر کاوٹوں کا شکار ہو گیا، اور بہت کم لوگ اس میں شریک ہوسکے، جس کی بناپر اس مسئلہ کو پھر کسی مناسب وقت کے لئے ملتوی کر دیا گیا، اس کی پوری روداد خود حضرت مولانا سجاد گی نابی اس کی بانی ملاحظہ فرما ہے:

| احلاس جمعی <del>ة ۱۹۲۱ء م</del> یں امارت شرعیه فی الهند کی تجویز منظور کی،جو زیر | "انہوںنے                              |
|----------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|
|                                                                                  | ــــ حواشی۔۔۔۔۔۔۔                     |
|                                                                                  | <sup>114</sup> - جماعت شيخ الهنديص ۵۵ |

صدارت حضرت علامه ابوالكلام صاحب آزاد منعقد هوا تقا،اوراسی اجلاس میں امیر شریعت کے اصول کو منضبط کرنے اور بعض امور کی تشریحات کے لئے ایک مجلس بنائی گئی ،اوراسی اجلاس میں بیہ بھی طے پایا کہ ایک ماہ بعد فوراًایک دوسر اخصوصی اجلاس اس مسودہ کی منظوری اورا نتخاب امیر الہند کے لئے منعقد کیا جائے ، مگر جس ہفتہ اجلاس خصوصی تھا، وہی وقت حکومت کے جبر واستبداد کے کامل مظاہر ہ اور قوم کے دلیرانہ مقابلہ کا تھا، اور مولاناابوالکلام آزاد صاحب اور دوسرے علماء وغیرہ بھی گر فتار ہوئے اور شاید دشمنان اسلام کی طرف سے جابجا مختلف عنوانوں سے بہ مشہور کیا گیا کہ اجلاس ملتوی ہو گیابات بھی لگتی ہوئی تھی، کیونکہ خاص خاص مر اکز میں گر فتاریاں عام تھیں ، جن ارا کین کے کانوں تک التوا کی غلط آوازیہونجی ، انہوں نے قرائن پر قیاس کر کے صحیح سمجھا، جس کا نتیجہ یہ ہوا کہ اتنے ارکان نہ پہونچ سکے، جن کی موجود گی میں اجلاس منعقد ہو سکتا ہے، مگر پھر بھی بعض حضرات علمائے اکابر و بعض ار کان زعمائے ہند پہونج گئے تھے، مثلاً مسیح الملک حکیم اجمل خاں صاحب، مولوی احمه صاحب سیکریٹری آل انڈیا مسلم لیگ وغیرہ، آخران حضرات کاباہمی مشورہ ہوااوراس مجلس نے جوتر تیب مشورہ کے لئے مرتب ہوئی تھی مسودہ مرتب ہوا۔ ۔۔ لیکن افسوس کہ حالات نے مساعدت نہ کی اور عملی شکل اس نے اختیار نہیں کی 115

<sup>&</sup>lt;sup>115</sup> - خطية صدارت اجلاس جمعية علاء هندم ادآباد ص ١٢٦،١٢٧ -



براشانون الويم منتوي منت

تشريح المالهبند

(f)

تام سلما نان بهند فصرمنا الم سنت والجاوت کی سیاوت و قیاوت و الی مقید واجائ ایک نخص واحد والی اختیار تام الم شرعیت وانفام والفرام امود نربی کی یئے ایک نخص واحد والی احتیار دامیرانشری المهند بروناخروری ہے ، غربی انفسی ایرالهند بروی ، اوراس کی متام سلما نول پر بیابندی اصول مقرره پیروی لازم برقی ، اوراس سے انفران معیست کی اس کے برخیال اور برطل کی اقباع برخف کے لیئے منروسی بنیں ۔

میر کے لیئے حب ویل صفات کا برگالا ذی ہے اور بی صفات اس کے تائط

شائطاميالبن

اهن مسلم مرد ما مل بالغ ازاوم و جب المعلم باعل بودين كتاب الله ومسنت وسل الأصلى الأطروط والمعارض كم معانى الأرمعال الأرمعال الأرمعال الأرمعال المعادم والمعافظ المرادمان والمعانى الدومة الموالم المرمعال المرمعا

امارت مند کا مکمل خاکه تیار

القاب کی تشریحات بھی کی گئی ہیں، یہ مسودہ رہیج الثانی مسبع مطابق دسمبر ۱۹۲۱ء میں تیار کیا گیا تھااور اسسار ھ مطابق ۱۹۲۳ء میں حمیدیہ پریس دہلی سے شائع ہوا۔

کل ہندامارت شرعیہ کے قیام میں رکاوٹیں

غرض حضرت مولاناسجادؓ کی ہر ممکن کوشش کے باوجود کل ہندامارت شر عیہ کا منصوبہ پورانہ ہوسکا ، مولاناؓ نے اس کے بعض اسباب اورر کاوٹوں پر بھی روشنی ڈالی ہے:

ہے۔ اس راہ میں سب سے بڑی رکاوٹ علماء کے در میان فروعی اختلافات کی خلیج تھی ، حضرت مولاناسجادؓ کے ایک مکتوب میں اس کی طرف اشارہ ہے:

"و ہی فروعی اختلافات کا پہاڑجو ہمیشہ اس راہ میں جائل تھا"

ہ اورا نہی اختلافات نے امیر شریعت کے بارے میں یہ غلط تصور پیدا کیا کہ امیر کی اطاعت مسکی معاملات میں بھی کرنی پڑے گی،اور علمی مسائل میں بھی اس سے اختلاف کی گنجائش نہ ہو گی،اپنے اسی معاملات میں تحریر فرماتے ہیں:

"جو چیز ہمارے محترم علماء و مشائح کواس امر کی طرف اقدام کرنے سے رو گئی ہے اور باوجود اقرار وجوب و تحقق ضرورت اس امر کے انجام دینے میں سخت متر دد و متفکر بنادیتی ہے اور مشکلات کا پہاڑان کے سامنے کھڑا کر دیتی ہے ، وہ صرف ایک غلط شخیل ہے کہ امیر شریعت کے اختیارات غیر محدود ہوں گے ، اتباع واطاعت کی کوئی حدنہ ہوگی، امیر مطلق العنان ہوگا، اور اس لئے امیر جس خیال و مشرب کا ہوگا، اسی کے مطابق احکامات نافذ کرے گا جس کی اتباع تمام لوگوں پر شرعاً واجب ہوگی، ورنہ بصورت عدم اتباع نقض بیعت ہوگی، جو بدترین معصیت ہے اور اگر اپنی ہوگی، ورنہ بصورت عدم اتباع نقض بیعت ہوگی، جو بدترین معصیت ہے اور اگر اپنی شرعاً رات ہیں۔ خطرات کے خلاف ، یہی خطرات ہیں جو اس بی گذرتے ہیں۔

<sup>&</sup>lt;sup>116</sup> - مكاتيب سجاد صسار

بیشک اگرامیر ایسامطلق العنان ہوتو ہر ایک ذی علم اور متدین شخص کے بہ شبہات ایخ مقام پر بہت صحیح ہیں، مگر واقعہ بہ ہے کہ امیر کے اختیارات محدود ہونگے وہ نہایت مدہر مصالح شریعت سے واقف ہوگا، یعنی وہ مسائل متفقہ منصوصہ کونافذ کرے گا،۔۔۔ فروعی اور مختلف فیہ مسائل کے اجراء و تنفیذ کو اس سے کوئی تعلق نہ ہوگا، کہ جن کی اجتاعی زندگی میں کوئی احتیاج نہیں ہے۔ مختلف فیہ مسائل کی بحث و حقیق کو نہیں روکے گا، لیکن جنگ وجدال اور فساد کور فع کرنے کی ہمیشہ کو شش کرے گا۔

اس کاہر عمل اور ہر خیال تمام فرق اسلامیہ کے لئے واجب الا تباع نہیں ہوگا، جس عالم کی تحقیق امیر کی تحقیق کے خلاف ہو اور اس بناپر اس مسکلۂ خاص میں امیر کی اتباع نہ کرے، تو کوئی حرج نہیں، وہ عالم ہر گر مستحق طعن نہیں اور نہ اس کی بیعت توٹ سکتی ہے،۔۔ کیا آپ کو معلوم نہیں کہ کتنے مسائل ہیں جن میں حضرت عبد اللہ بن بن عمر "، حضرت عمر "کے خلاف تھے، کتنی جزئیات ہیں جن میں حضرت عبد اللہ بن مسعود "، حضرت عثمان "کے موافق نہ تھے، تو کیا آج تک کسی نے اس کو نقض بیعت مسمجھا ، یا ان پر طعن کیا گیا اور کیا اس فروعی مخالفت کی وجہ سے ان حضرات نے دو سرے اجتماعی احکامات میں امیر کی اتباع وانقیاد سے روگر دانی کی ؟ ہر گر نہیں " 117 دو سرے اجتماعی احکامات میں امیر کی اتباع وانقیاد سے روگر دانی کی ؟ ہر گر نہیں " 17 کے مثل تحریر حضرت مولانا سجاد "نے اسپنے خطبۂ صدارت میں کچھ اور موانع کا بھی ذکر کیا ہے مثلاً تحریر

فرماتے ہیں:

"شاید اس تعویق اور تاخیر میں بیہ مصلحت ہو کہ اس وقت ہندوستان کے بہت سے ارباب حل و عقد ، علاء و غیر ہ قید خانوں میں محبوس تھے،اس لئے امارت کے قیام و استحکام کے لئے ان اصحاب کے باہر آ جانے کی ضرورت تھی، تا کہ تمام یا اکثر ارباب

---- حواشی-----

<sup>&</sup>lt;sup>117</sup> -مكاتيب سجاد ص • ا تا ۲ ا\_

حل وعقد علماء وغیر علماء غور و فکر کے بعد ایک مضبوط بنیاد پراس کو قائم کریں، کیونکہ اس کی بنیاد توانسانی قلوب کی زمین پر ہوتی ہے نہ کہ مٹی کے ڈھیریا پہاڑوں کی چوٹیوں پر،اوراس کا حصار واسلحہ خانہ تو صرف حقیقی ایمان ہے نہ کہ توپ و تفنگ، اس کئے کہ قلوب کے انشراح کی ضرورت ہے اور انشراح کامل شاید پچھ سکون ہی کی حالت میں ہو سکتا ہے بشر طیکہ تدبر و تفکر سے کام لیاجائے 118

# صوبہ وارامار تیں قائم کرنے کی تجویز منظور

بعد کے حالات کاذ کر کرتے ہوئے رقمطر از ہیں:

"بعدہ کچھ ایسے واقعات وحوادث پیش آئے کہ اس مسودہ پر مجلس منتظمہ کوغور کرنے کاموقع نہیں ملا، اس بناپر جمعیۃ علائے ہند کے اجلاس اجمیر میں یہ غور کیا گیا کہ امارت نثر عیہ ہند کے قیام میں چونکہ بہ ہمہ وجوہ متعددہ تعویق ہے اس لئے جب تک صوبہ وار جمعیتوں کو مخاطب کرتے ہوئے ایک تجویز کے ذریعہ ان کوہدایت دی کہ جلد از جلد صوبہ وارامارت نثر عیہ قائم کریں مگرا کثر صوبوں کے ناظمین اس دور میں اپنے صوبہ کے کاموں کے ذمہ دار تھے، اس لئے غالباً اس تجویز پر عمل نہ کر سکے ایس ا

### امارت شرعیه بهار کی بنیاد

اس تجویز کے مطابق ہندوستان کے کسی صوبہ میں توکوئی پیش رفت نہ ہوسکی ،البتہ اس تجویز نے حضرت مولانا سجاد ؓ کے لئے کم از کم صوبہ بہار میں امارت شرعیہ کے قیام کی راہ آسان کر دی ،اوراس طرح بہار کووہ اولیت حاصل ہوئی جو کسی صوبہ کے حصہ میں نہیں آئی ، مولانا سید محمد مجتبی صاحب ایم اے بی ایل آرگنا ئزر محکمۂ دیہات سدھار بہار لکھتے ہیں کہ:

118 - خطبة صدارت اجلاس جمعية علماء مندم ادآ بادص ١٢٨،١٢٧ ـ

119 -خطبة صدارت اجلاس جمعية علماء هندم ادآباد ص١٢٦،١٢٧\_

"آئدہ مورخ کا قلم برسوں ان موشگافیوں میں مبتلارہ کا کہ امارت شرعیہ کا محرک اصلی کون تھا؟ اور ہندوستان میں امارت شرعیہ کا مستقل قیام کیوں وجود پذیر نہ ہوسکا، اور شخ الہند مولانا محمود الحن مرحوم کی عظیم شخصیت کے باوجود بھی امارت شرعیہ ہندیہ کانظام نامہ مستقل لا تحر عمل اختیار نہ کرسکا، نیزیہ کہ امام الاحرار حضرت مولانا گی تحریک قیام امارت شرعیہ صوبہ بہار میں کیو نکر بار آور ہوئی، اور خود امام الاحر اربرگال میں جوان کا آج تک مستقرہ، صوبہ متحدہ میں جہاں لکھنؤک فرنگی محل سے سراج منیر کی جھلک آربی تھی، اور دبلی میں جہاں ان کاوطن تھا، اور بخوب بغیاب میں جہاں کا وطن تھا، اور شرعیہ کا نظام قائم نہ ہوسکا، اور پھریہ سبب بھی لا کق تفیش ہوگا کہ بہار ایسے صوب شرعیہ کا نظام قائم نہ ہوسکا، اور پھریہ سبب بھی لا کق تفیش ہوگا کہ بہار ایسے صوب شرعیہ کا نظام قائم کردیا، جو آج بھی تمام خامیوں کے باوجود حیرت نگاہ بناہواہے، اور جس نے مسلمانان ہند کے سامنے ہمیشہ مذہبی، سیاسی نقطۂ نگاہ و پیرایۂ عمل کو بار بار جس نے مسلمانان ہند کے سامنے ہمیشہ مذہبی، سیاسی نقطۂ نگاہ و پیرایۂ عمل کو بار بار جس نے مسلمانان ہند کے سامنے ہمیشہ مذہبی، سیاسی نقطۂ نگاہ و پیرایۂ عمل کو بار بار جس نے مسلمانان ہند کے سامنے ہمیشہ مذہبی، سیاسی نقطۂ نگاہ و پیرایۂ عمل کو بار بار

بہر حال حضرت مولانا سجاد ہے۔ منصوبہ ساز ذہن نے یہ پروگرام بنایا کہ جس طرح جمعیۃ علماء ہند کے قیام میں برسوں علماء اور قائدین پس و پیش میں مبتلارہے، لیکن جب ان کے عزم وہمت سے بہار میں جمعیۃ علماء قائم ہوگئی تواس خمونے نے پورے ملک میں مہیز کاکام کیا اور اس کی روشنی میں چند برسوں کے اندر جمعیۃ علماء ہند بھی قائم ہوگئی، مولانا نے امارت شرعیہ کے لئے بھی یہی خطوط متعین فرمائے، اور بہار میں امارت شرعیہ کے قیام کاعزم فرمالیا۔ اس کا اظہار خود انہوں نے اپنے اس مکتوب میں کیا ہے جو آپ نے قیام امارت کے دعوت نامہ کے طور پر علماء ومشائخ بہار کے نام لکھاتھا:

 کر قائم ہوئی وہ سرزمین ہندمیں اس جہت سے پہلی جمعیت تھی، اس وقت علماء کرام اقدام سے گھبر اتے تھے، حتی کہ خود ہمارے صوبہ کے بہتیرے علماء پس و پیش میں مبتلاتھ، گر آپ نے دیکھا کہ آپ کے اقدام وجر اُت کا کیا نتیجہ بر آ مدہوا کہ آخر میں اس تین سال میں انہی مقاصد کولے کر تقریباً تمام صوبوں میں جمعیة علماء قائم ہوگئی، اوروہی فروعی اختلافات کا پہاڑ جو ہمیشہ اس راہ میں حاکل تھا کس طرح کا فور ہوگی، اوروہی فروعی اختلافات کا پہاڑ جو ہمیشہ اس راہ میں حاکل تھا کس طرح کا فور ہوگی، پس اسی طرح بہت ممکن ہے کہ بلکہ ظن غالب ہے کہ صوبۂ بہار میں اسی کام جلد از حکم بیٹ بیار میں اسی طرح بہت ممکن ہے کہ بلکہ ظن غالب ہے کہ صوبۂ بہار میں اسی کام جلد از حملہ میں آخر میں نہایت آسانی کے ساتھ منتخب ہوجائے گا" ایک اسی طرح المیر الہند بھی آخر میں نہایت آسانی کے ساتھ منتخب ہوجائے گا" ایک الیمیشہ اسی المیر والے گا" ایک المیر الہند بھی آخر میں نہایت آسانی کے ساتھ منتخب ہوجائے گا" ایک الیمی المیر الہند بھی آخر میں نہایت آسانی کے ساتھ منتخب ہوجائے گا" ایک الیمی المیر الہند بھی آخر میں نہایت آسانی کے ساتھ منتخب ہوجائے گا" الیمی الیمی الیمی الیمی الیمی الیمی الیمی الیمی سے الیمی الیمی سے الیمی الیمی سے الیمی سے الیمی سے کہ بیمیں تیمی آخر میں نہایت آسانی کے ساتھ منتخب ہوجائے گا" الیمی سے الیمی سے الیمیا سے الیمی سے کہ بوجائے گا" الیمی سے الیمی سے الیمی سے الیمی سے الیمیا سے ساتھ سے الیمی سے کہ ساتھ سے کہ سے کہ سے کہ سے کہ سے کہ ساتھ سے سے کہ سے کہ

# جمعیة علماء بہار کے اجلاس در بھنگہ میں قیام امارت کا فیصلہ

حضرت مولانا سجاد ؓ نے پٹنہ پہونچ کر پہلے انفرادی طور پر متعدد علماء ومشائخ سے گفتگو کی اور پھر رجب المرجب السجاد ؓ مطابق مارچ المواء میں جمعیۃ علماء بہار کی مجلس منتظمہ کی میٹنگ بچلواری شریف میں طلب کی ،اس میٹنگ میں امارت شرعیہ کے عملی اقد امات کے لئے کئی اہم تجاویز منظور کی گئیں، جن کاحاصل یہ نقا:

"اوسسانے صدارت کے لئے مولانا ابوالکلام صاحب آزاد کو تکلیف دی جائے اور مولانا عبد الحمید صدارت کے لئے مولانا ابوالکلام صاحب آزاد کو تکلیف دی جائے اور مولانا عبد الحمید صاحب در بھنگہ (ناظم مدرسہ حمیدیہ) کی دعوت قبول کی جائے، کہ جمعیة علماء بہار کا تیسر ااجلاس عام در بھنگہ میں ہو "1221

<sup>121 -</sup> مكاتيب سجادص ۱۴، ۱۴، جمع وترتيب: مولانا محمه صفان الله نديم مواقع و تقذيم: قاضى مجابد الاسلام قاسمي مشائع كرده: امارت شرعيه سجلوارى شريف پلينه ۱۹۹۰:-

<sup>122 -</sup> تاریخ امارت ص۵۸\_

چنانچه در سجنگه میں جمعیة علماء بہار کا اجلاس عام بتاریخ ۲۴،۲۳ / شعبان المعظم ۱۳۳۹ هر مطابق ۲، ساتھ مطابق ۲، ساتھ منعقد ہوا، داعی اجلاس مولانا عبد الحمید صاحب اور صدراستقبالیه مولانا مقبول احمد صاحب کی مخلصانه اور پرجوش تگ و دو کی بدولت جلسه بہت کامیاب رہا، البته مولانا ابوالکلام آزادؓ نا گہانی علالت کے سبب تشریف نه لاسکے، اس لئے باتفاق رائے جلسه کی صدارت حضرت مولانا سید شاہ محمی الدین قادر کی ﴿جوبعد میں امیر شریعت ثانی ہوئے ) نے کی ، اس اجلاس میں باتفاق رائے درج ذیل تجویز منظور کی گئی کہ:

"جعیۃ تبحیز کرتی ہے کہ صوبہ بہارواڑیںہ کے محکمۂ شرعیہ کے لئے ایک عالم اور مقدر شخص کاامیر ہونا انتخاب کیاجائے، جس کے ہاتھ میں تمام محاکم شرعیہ کی باگ ہو اور اس کاہر حکم مطابق شریعت ہر مسلمان کے لئے واجب العمل ہو، نیزتمام علاء ومشائخ اس کے ہاتھ پر خدمت وحفاظت اسلام کے لئے بیعت کریں، یہ بیعت سمع وطاعت ہوگی، جو بیعت سلسلۂ طریقت کے علاوہ ایک ضروری اوراہم چیز ہے، یہ جمعیۃ متفقہ طور پر تجویز کرتی ہے کہ انتخاب امیر محکمۂ شرعیہ کے لئے ایک خاص اجلاس علاء بہار کابہ مقام پٹنہ وسط شوال میں منعقد کیاجائے "123"۔

## اجلاس تاسیس امارت کے لئے دعوت نامہ (مکتوب) جاری

<sup>123 -</sup> حسن حيات ص ١٣٣ أنهارت ص ٥٨،٥٩ ـــ عار تي امارت ص ٥٨،٥٩ ـــ

آزاد گااسم گرامی منظور ہوا 124، اور مفکر اسلام حضرت مولانا سجاد ہے بحیثیت ناظم جمعیۃ علاء بہار دفتر جمعیۃ علاء بہار مدرسہ انوارالعلوم گیا بہار سے علاء ومشائخ بہار کے نام دعوت نامہ جاری فرمایا، جس میں قیام امارت کی شرعی ذمہ داری اورامیر شریعت کی اہلیت و معیار اور قیام امارت کے سلسلے میں بعض شبہات اور موانع پر بھی تفصیلی روشنی ڈالی گئی، اس پر ۱۲ / شوال الممرم ۱۳۳۹ ہے (مطابق ۱۲ جون ۱۹۲۱ء) کی تاریخ درج ہے، یہ آٹھ (۸) صفحات کا تفصیلی ملتوب ہے جو "العدل پریس" با تکی پور مر ادبور پٹنہ سے شائع ہوا، حضرت مولانا عبر الصمد رحمانی گی "تاریخ امارت" میں بھی یہ مکمل مکتوب موجود ہے، بعد میں جب امارت شرعیہ پٹنہ سے" مکاتیب سجاد "شائع ہوئی تو اس میں اس مکتوب کو بھی شامل کیا گیا، البتہ مکاتیب سجاد میں مکتوب کی تاریخ اور مقام کاذکر نہیں ہے، اسی طرح مکتوب میں اجلاس جمعیۃ علماء بہار در بھنگہ کی تجویز کاحوالہ دیا گیا تھا، وہ بھی مقام کاذکر نہیں ہے، اسی طرح مکتوب میں اجلاس جمعیۃ علماء بہار در بھنگہ کی تجویز کاحوالہ دیا گیا تھا، وہ بھی مذکور نہیں ہے، نیز حضرت مولانا گے نام کے ساتھ "ناظم جمعیۃ علماء بہار "کا لاحقہ بھی موجود نہیں ہے، مکتوب آٹھ (۸) کے بجائے دس (۱۰) صفحات میں ہے اور ترتیب کے لحاظ سے بہلا مکتوب مکاتیب سجاد میں یہ مکتوب آٹھ (۸) کے بجائے دس (۱۰) صفحات میں ہے اور ترتیب کے لحاظ سے بہلا مکتوب مکاتیب سجاد میں یہ مکتوب آٹھ (۸) کے بجائے دس (۱۰) صفحات میں ہے اور ترتیب کے لحاظ سے بہلا مکتوب کیں ہے۔

# حضرت مولا ناسجادٌ كا تاريخي مكتوب

اس مکتوب کا آغاز دعوت نامہ کے مضمون سے ہواہے، پھر امارت شرعیہ کی شرعی حیثیت اور عہد حاضر میں اس کی ضرورت واہمیت کی طرف قلم کارخ پھر گیاہے، اس کے بعد تاریخی پس منظر کے حوالے سے ہم پر کیاذمہ داریال عائد ہوتی ہیں، ان پر علمی بحث کی گئی ہے، اس راہ کی دشواریوں کا بھی ذکر ہے، شبہات کا ازالہ بھی کیا گیاہے، امیر شریعت کے معیار و اہلیت اور طریق انتخاب پر بھی روشنی ڈالی گئی ہے، غرض یہ پورامکتوب امارت شرعیہ کے مباحث میں علمی اور دستوری شاہ کلید کی حیثیت رکھتاہے، اور حضرت مولانا سجاد ہے فکر عمیق اور سوز درول کا عکاس ہے، یہ پوراخط دل کی آئھوں سے پڑھنے اور آب زریں سے کمولانا سجاد ہے کا کق ہے، اس لئے باوجو دطویل ہونے کے اس کو مکمل نقل کر نامناسب معلوم ہوتا ہے:

---- حواشی------

<sup>&</sup>lt;sup>124</sup> - تاریخ امارت ص۵۹\_

السشلام عليكرور بمترا مثأرو بركائنا جنا ہے کو مہاہت علائے بہار کے فیزمولی ابلاس کی شرکت کی دعو ت جنا ہے کو مہاہت علائے بہار کے فیزمولی ابلاس کی شرکت کی دعو ت بنایت خلوص کے ساتھ ہے ما آن ، اور اس اہم مقعمد کی غرص سے ناص اجلاس قردر یا باید مناسب مجتادن که اس که معلق منتصرات و میشید ت اینے میالات ظاہر کردون ، تاک سی سم کی ملط فہمی باتی نہ سے ، اور اس سالم كي بتفاق بهقد بشارك واد إمرين . زائل بوماين جنا ب اس سله کی صرورات و اہمیت سے یقینا با خرود ن سے کرمیٹ ما اول کے بلا دیر کفارون کا متیلار و فلیہ : جاسے وسلانون پرداجب ہے کہ لینے نظام شرع کے قیام بقا کے معے مسلم دالی استر حکمہ شرعیہ انتخب کرایوں ، آخريبًا دُيرَهِ موبرس كا ذا فا أكرُّر اكدُ سلاناً أن بنديرية فرمَن عائد ورَّليا سبّ. بعن جب سے حکومت اسلامیہ کا زوال سرزین ندست والکن عفلت تسامل إمى تخالف ياعدم مساعدت اسابك دج بيد ما نون في اس انم زاينيم ك

حضرت مولاناسجادٌ کا مکتوب دعوت جو تاسیس امارت شرعیه کے لئے دفتر جمعیة علماء بہارسے جاری کیا گیا۔ (صفحهٔ اول)بشکریه حضرت مولاناشاہ ہلال احمد قادری ٌخانقاہ مجیبیہ پھلواری شریف۔

رديمى ظاہر ہے كەتما ہصوبہ تھے ہر عالم اور سر شیخ طابقیت كا دِ فت انتخاب مرج ما كل كااتفاق كرنا بعى ضروري نبين نليفها ول كانتخاب آيك يوش نظر يا هن ما ما ما الله المواقعة المنطقة ر. ایل مرمنه وبلا داسلانیه مین انتخاب کشے جلسے کلاعلان میں نہیں، والتھا بس میر ، علان عام و دعوت خاص کے بعد<del>ص قدریمی علما وم</del>ثالثُ تا بین مقررہ نیجتے ہوا ہیں۔ اعلان عام و دعوت خاص کے بعد <del>میں قدریمی علما وم</del>ثالثُ تا بین مقررہ نیجتے ہوا ہیں۔ نزادین کے بشرماوہ بالکل درست ہوگاا وربعتی حضات رہسلیہ وانعیا رواجہ ہی کارار اوگا ر بین بر حدجیده علما کیاایک محلب شور می مهو گی جن سے مثنا ورت کے بعد بابسول شروت امیر نصاركا وكات جارى ونافذكر كاجس كي نظيري ووك اولي كماندروج دبين-تحترما! اب آخزمین مکررخاب سے گذارش ہے کہ ان جمعے معروضات کوغور سے مطااد ومانه اورد شرا كط ومغيارا مارت مين مصعص كنية ن اگراب كراس سه انفاق ونواي ما كرمطابق بالبيصورين سيجن حفات كوأبيا الم يجقيه مون اورمة ترجمة بون مهاني فرماكران سيم التمزاج كركه آب تنزيف لاين اوراس سيا ك علاوه اس المرائي منتز الفراء مالات ما فره باصول شريدية خاب كے خيال بن أئے تو سي شوال المفارض أمل و تك تعليم على فرما يكن وما ترفيتي الابالدّروعاية وكلت والاينيا فقط والسلام تط لاكرام

فاد کم ابوالعاس تخدیجا د کان البیدنه نام مجیت علماره ار رستاره العدل پرسس بکیبورسی در

د فترجمعیة علاء بهار – مقام گیا محرره ۲ / شوال المکرم محتری

زاد مجد کم

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته

جناب کوجعیۃ علمائے بہار کے غیر معمولی اجلاس کی شرکت کی دعوت نہایت خلوص کے ساتھ دے رہاہوں اور جس اہم مقصد کی غرض سے خاص اجلاس قرار پایا ہے میں نہایت مناسب سمجھتاہوں، کہ اس کے متعلق مخضر اُشر عی حیثیت سے اپنے خیالات ظاہر کر دول تا کہ کسی قسم کی غلط فہی باقی نہ رہے، اور اس مسکلہ کے متعلق جس قدر شکوک واوہام ہیں زائل ہو جائیں۔

اس اہم فریضہ کی ادائیگی میں ہم سے آج تک جو کو تاہی ہوئی ہے اس سے بری الذمہ ہونے کے لئے عند اللہ کوئی عذر معقول نہیں ہے، آپس کی جنگ وجدل ، فروعی

اختلافات كاهونا، اور حضرت امام ابوحنيفةً، امام بخاريٌّ، ياحضرت عمر بن الخطاب رضي الله تعالی عنهم کے امثال ونظائر کا فقدان عذر غیر مقبول ہے، اور مسقط وجوب نہیں، کمالا پخفیٰ۔۔ کیونکہ اول الذکرشےء اختیاری اور خو د ساختہ ہے اور ثانی الذکر کے غیر معتبر ہونے کے لئے نظیر سلف موجود کہ امامت عظمیٰ کی شرائط میں بھی حسب ضرورت تنزل اختیار کیا گیا، مگریه صورت اختیار نہیں کی گئی که بصورت فقدان جامع الشرائط اصلی وجوب انعقاد وامامت ساقط ہے، پس جب کہ آج ہم لو گوں کو تہنبہ ہو گیاہے اور توفیق اللہ جل شانہ نے بھی مساعدت کی ہے تواب فریضہ کی ادائیگی میں اد فی تساہل بھی بدترین جرم ہے، اور بالخصوص بہ نظر حالات موجودہ اور حوادث لاحقه جوغالباً بهت جلد ظهوريذير هول ،اب اس كامو قع تهي باقي نهيس ہے کہ کچھ اور تاخیر کی جائے، بلکہ ہم پر واجب ہے کہ اس اہم امر کو فوراً انجام دیتے ہوئے اس تیزی سے قدم اٹھائیں کہ برسوں کی مسافت مہینوں اور مہینوں کی دنوں اور دنوں کی کمحوں میں طے یا جائے ورنہ یا در کھئے کہ اگر خدانخواستہ آج بھی ہماری جماعت کے تنافس و تفاخر کا پہاڑ، فروعی اختلافات کی خلیج اس راہ میں حائل ہوئی تو سر زمین ہندمیں جو آج ہماری حالت ہورہی ہے،اس سے بھی بدتر ہو جائے گی،اور ہمارے علماء ومشائخ کی بیہ محترم جماعت اپنے طرز عمل سے تمام دنیا پر ثابت کر دے گی کہ ان میں کام کرنے کی صلاحیت نہیں ہے،اور پھراس جماعت کے لئے اس کے سوا اور کوئی چارہ نہیں ہے کہ اصلاح امت ووراثت ابنیاء کے دعوؤل سے ہمیشہ کے لئے دستبر دار ہو جائے ،اور جر أت كركے نہايت صفائی كے ساتھ اعلان عام کر دے کہ ہم میں امت کی رہبری کی صلاحیت نہیں ،اپنار ہنماکسی اور کو تلاش

محتر ما! جناب کو معلوم ہے کہ امت کی ہدایت اوراس کی فلاح وبہبود کا خیال، نظام شرعی کا قیام وبقاو غیرہ کی ساری ذمہ داریاں عند اللہ کس جماعت پر عائد ہوتی ہیں؟

علماء کرام وذی علم مشائخ صوفیائے عظام پر اور صرف انہیں پر، کہ یہی حضرات قدر تا اور من الله تعالی مسلمانوں کے قائد ہیں رہنمائی کی تمام ترذمہ داری انہی حضرات کے سرہے۔ یہی حضرات شرعاًارباب حل وعقد ہیں ،اس لئے اس اہم امر کا بحسن وخوبی انجام دینا بھی صرف انہی کا کام ہے، اوراس کے لئے جس قدر بھی ایثار و قربانی کی ضرورت ہواور مشکلات کاسامنا پڑے،نہایت دلیری کے ساتھ بر داشت کرنی چاہئے اور میرے نزدیک توبہ مسلہ نہایت سہل الحصول ہے، صرف اپنے ذاتی اغراض اور شخصیت کو قربان کرنا ظنون فاسدہ واوہام کاسدہ کا دور کرناکافی ہے، پھر خدااوراینے دین اسلام کے لئے ایک متحدہ مقصد میں متفق الخیال والعمل ہوناچاہئے ۔۔جو چیز ہمارے محترم علماء ومشائخ کواس امر کی طرف اقدام کرنے سے رو کتی ہے اور جوباوجو دا قرار وجوب وتحقیق ضرورت اس امر کے انجام دینے میں سخت متر دد ومتفکر بنادیتی ہے اور مشکلات کا پہاڑان کے سامنے کھڑا کر دیتی ہے وہ صرف ایک غلط سخیل ہے کہ امیر شریعت کے اختیارات غیر محدود ہونگے،اتباع واطاعت کی كوئي حديثه ہوگي ،امير مطلق العنان ہو گا،اوراس لئے امير جس خيال ومشرب كا ہو گااسی کے مطابق احکامات نافذ کرے گا، جس کی اتباع تمام لو گوں پر شر عاً واجب ہو گی ،ورنہ بصورت عدم اتباع نقض بیعت ہو گی ،جوبدترین معصیت ہے اورا گراپنی تحقیق کے خلاف اس صورت میں اتباع کی جائے تو تدین کے خلاف، یہی خطرات ہیں، جواس بارے میں اکثر حضرات کے دلوں میں گذرتے ہیں۔ بے شک اگر امیر ایسامطلق العنان ہو توہر ایک ذی علم اور متدین شخص کے بیہ شبہات اینے مقام پر بہت صحیح ہیں، مگر واقعہ یہ ہے کہ:

ا-امیر کے اختیارات محدود ہو نگے،وہ نہایت مدبر،مصالح شریعت سے واقف ہو گایعنی مسائل متفقہ منصوصہ کونافذ کرے گا۔

۲ – مقاصد ومسائل اعلاء کلمة الله پر ہمیشہ نگاہ رکھے گا،اور ان کے متعلق خصوصیت

کے ساتھ احکامات نافذ کر تارہے گا۔

س-وہ ایسے احکامات نافذ کرے گاجس سے بلاامتیاز فرق تمام امت مسلمہ کی فلاح وبہود متصور ہو۔

۴- فروعی و مختلف فیہ مسائل کے اجراءاور تنفیذ کواس سے کوئی تعلق نہ ہو گا کہ جن کی اجتماعی زندگی میں کوئی احتیاج نہیں ہے۔

۵- مختلف فیہ مسائل کے بحث و شخیص کو نہیں روکے گا،لیکن جنگ وجدال اور فساد کو د فع کرنے کی ہمیشہ کوشش کرے گا۔

۲-اس کاہر عمل اور ہر خیال تمام فرق اسلامیہ کے لئے واجب الا تباع نہیں ہوگا، جس عالم کی تحقیق امیر کی تحقیق کے خلاف ہواوراس بناپراس مسلکہ خاص میں امیر کی اتباع نہ کرے تو کوئی حرج نہیں وہ عالم ہر گر مستحق طعن نہیں ،اور نہ اس کی بیعت ٹوٹ سکتی ہے ، کیا آپ کو معلوم نہیں کہ کتنے مسائل ہیں جن میں حضرت عبداللہ بن مسعود گر حضرت عمر شکے خلاف تھے ، کتنی جزئیات ہیں جن میں حضرت عبداللہ بن مسعود گر حضرت عثال کے موافق نہ تھے ، تو کیا آج تک کسی نے اس کو نقض بیعت سمجھایاان پر طعن کیا گیا، اور کیا اس فرو عی مخالفت کی وجہ سے ان حضرات نے دوسرے اجتماعی احکامات میں امیر کی اتباع وانقیاد سے روگر دانی کی ؟ ہر گر نہیں ۔ پس آج کس قدر امیک بناپر امیک بدنیں میں اور ہم کی ادائیگی میں پس و پیش کرتے ہیں لیکن محض ظنون واوہام کی بناپر ایک اہم الواجبات کی ادائیگی میں پس و پیش کرتے ہیں۔

محرّما! اگر ہمارا ایمان ہے ان صلوتی ونسکی و محیای و مماتی لله رب العالمین اور ہم اصلاح وحیات امت کی ذمہ داری اپنے سر سمجھتے ہیں، تو پھر ہمیں اس فریضہ کی ادائیگی میں ہر گزیس و پیش نہ کرناچاہئے اور اپنی ذات وایمان پر اعتمادر کھتے ہوئے تو کلاً علی الله فوراً اس کام کو انجام دیناچاہئے۔ چنانچہ بعد غور وخوض بحد الله جمعیۃ علماء بہاراس کی طرف سب سے پہلے متوجہ ہوئی، اور بتاریخ

۲۲/شعبان ۱۳۳۹ ہے ہمقام در بھنگہ جمعیۃ کے تیسر سے سالانہ اجلاس میں اس مسئلہ کے متعلق مندرجہ ذیل تجویزیں بالاتفاق منظور ہوئیں۔(اس کے بعد وہی تجویز نقل کی گئی ہے جو اوپر اجلاس در بھنگہ کے ضمن میں آچکی ہے) اور اسی لئے بتاریخ ۸ ، افوال الممکرم ۱۳۳۹ ہے روز شنبہ ویکشنبہ مطابق ۲۲،۲۵ / جون ۱۹۲۱ء بمقام بائلی ، افوال الممکرم ۱۳۳۹ ہے دوز شنبہ ویکشنبہ مطابق ۲۲،۲۵ معمولی اجلاس ہونا قرار پایا ہے ، پور حسب مشورہ ارکان جمعیۃ علماء بہار کا ایک غیر معمولی اجلاس ہونا قرار پایا ہے ، جناب سے نہایت خصوصیت کے ساتھ گذارش ہے کہ وقت کی نزاکت اور ضرورت کی اہمیت کا خیال فرما کر ضرور بالضرور اس اجلاس میں شرکت کی تکلیف گوارا فرمائیں محتر ما! اس مسئلہ کے متعلق فطر تا دوسوال پیدا ہوتے ہیں جن کا جو اب دیدینا بھی ضروری شبھتا ہوں۔

اول میر کہ ہندوستان کے تمام صوبوں میں صوبہ کہارہی سب سے پہلے اس طرف کیوں قدم اٹھا تاہے اور امیر الہند کامسکہ اولاً کیوں نہیں طے ہو تاہے؟

دوم یہ کہ موجودہ وقت میں اس صوبہ کے امیر کے لئے کیا کیاشر ائط ہونا چاہئے، انتخاب کن اصولوں پر ہو گا؟ امیر کاطریق کار کیاہو گا؟

اول کاجواب ہے ہے کہ انسب تو یہی تھا کہ سب سے پہلے امیر الہند کا انتخاب ہو تا بعدہ امیر صوبہ کا تعین و تقرر، لیکن مسلمانان ہند کی بدقتمتی کو کیا ہے کہ وہ انہی اصل مرکز کے بنانے کو تیار نہیں، ایسی صورت میں سوائے اس کے چارہ کار نہیں کہ صوبہ وار امیر وں کا انتخاب کر لیاجائے کیونکہ ہندوستان کا تسابل ہمارے لئے عذر نہیں ہوسکتا، ہندوستان کی معصیت ہمارے عصیاں پر قائم رہنے کی ججت نہیں ہوسکتی ،کیاجناب کو معلوم نہیں ہے تھم مستقلاً ہر بلد پر عائد ہے اوراس مسلم کو فقہاء کرام نے صرف ملک ہی تک محد و د نہیں رکھا ہے ،غالباً آپ کو معلوم ہوگا کہ جس زمانہ میں جمعیۃ علماء بہار جن اغراض و مقاصد کولے کر قائم ہوئی، وہ سرزمین ہند میں اس جہت ہے پہلی جمعیۃ تھی، اس وقت علماء کرام اقدام سے گھبر اتے تھے، حتی کہ خود ہمارے سے پہلی جمعیۃ تھی، اس وقت علماء کرام اقدام سے گھبر اتے تھے، حتی کہ خود ہمارے

صوبہ کے بہتیرے علاء پس وپیش میں مبتلا تھے، مگر آپ نے دیکھا کہ آپ کے اقدام وجر اُت کا کیا بتیجہ بر آمد ہوا، کہ آخراس تین سال میں انہی مقاصد کو لے کر تقریباً تمام صوبوں میں جمعیۃ علماء قائم ہوگئ، اور وہی فروعی اختلافات کا پہاڑ جو ہمیشہ اس راہ میں حاکل تھا، کس طرح کا فور ہوگیا، پس اس طرح بہت ممکن ہے بلکہ ظن غالب ہے کہ صوبہ بہار میں اس کام کے انجام پانے کے بعد ان شاء اللہ تعالی تمام صوبوں میں امیر ول کا انتخاب جلد از جلد عمل میں آجائے گا، اور جس طرح جمعیۃ علماء ہند بعد میں قائم ہوئی اور اسی طرح امیر الهند بھی آخر میں نہایت آسانی کے ساتھ منتخب بوجائے گا۔

امر دوم کاجواب میہ ہے کہ چونکہ میہ کام شرعی اور سیاسی نقطۂ نظر سے انجام دینا ہے، اس لئے ہر پہلو کالحاظ ضروری ہے پس اس قحط الرجال کے زمانہ میں اغراض و مقاصد شریعت کو مد نظر رکھ کرمیر ہے نزدیک جن شرائط کے ساتھ امیر کاانتخاب ہونا چاہئے، وہ حسب ذیل ہیں، مجھے امید ہے کہ آپ بھی پیند کریں گے:

ا – عالم باعمل صاحب فتوی جس کاعلمی حیثیت سے زمر ہُ علماء میں ایک حد تک و قار و اثر ہو، تا کہ علماء کرام اس کے اقتدار کو تسلیم کریں،اور صاحب بصیرت ہو تا کہ نہایت تدبیر کے ساتھ احکامات نافذ کرے۔

۲-مشائخ طریقت میں بھی صاحب وجاہت ہو،اوراس کے حیطۂ انز میں اپنے صوبہ کے مسلمانوں کی ایک معتدبہ جماعت اس حیثیت سے موجود ہو کہ عوام وخواص اس کے مسلمانوں کی ایک معتدبہ جماعت اس حیثیت سے موجود ہو کہ عوام وخواص اس کے انز سے متأثر ہوں،اور تنظیم شرعی واجتماعی قوت جلد سے جلد پیدا ہوسکے۔
سا-حق گوئی وحق بینی میں نہایت بے باک ہواور کسی مادی طاقت سے متأثر ومرعوب ہونے کا بظاہر اندیشہ نہ ہو۔

۷- مسائل حاضرہ میں بھی ایک حد تک صاحب بصیرت ہواور تدبیر کے ساتھ کام کررہاہو، تا کہ ہماراکام بحسن وخوبی تیزی کے ساتھ آگے بڑھے۔ ۵-لا پروائی اور خو درائی کے مرض سے پاک ہو۔

میرے نزدیک اسی قدر شر اکط موجودہ وقت میں مع لحاظ احکام شریعت بہت کافی ہیں، بلکہ بیہ وہ معیار ہے جس کی بناپر شاید صوبہ لہذامیں دوہی ایک آدمی مل سکتے ہیں ، ورنہ آپ کو معلوم ہے کہ شر اکط اجتہاد عرصہ مدیدسے امام اور مفتی کے لئے بھی (مجبوراً) غیر ضروری قراریا چکے ہیں۔

ہ اب رہااصول انتخاب تو ظاہر ہے کہ یہ کام شرعاً ارباب حل وعقد کا ہے، جس کے مصداق علاء کرام وذی علم مشاکخ ہیں اور یہ حق شرعاً انہیں کو حاصل ہے اس کے بعد عوام کا فرض انقیا دوا تباع ہے۔ اور یہ بھی ظاہر ہے کہ تمام صوبہ کے ہر عالم اور ہر شخ طریقت و کل ارباب حل وعقد کا وقت انتخاب موجو در ہنایا کل کا اتفاق کرنا بھی ضروری نہیں ، خلیفہ اول کا انتخاب آپ کے پیش نظر ہے ، کہ بغیر موجو دگی تمام اہل ارباب حل وعقد انتخاب آپ کے پیش نظر ہے ، کہ بغیر موجو دگی تمام اہل ارباب حل وعقد انتخاب کے جانے کا اعلان کی صحت پر اجماع ہوا، بلکہ تمام اہل مدینہ وبلاد اسلامیہ میں انتخاب کئے جانے کا اعلان بھی نہیں ہوا تھا۔ پس جمعیۃ کے اعلان عام ودعوت خاص کے بعد جس قدر بھی علماءومشائخ تاریخ مقررہ پر مجتمع ہو کر انتخاب فرمالیں گے ، شرعاً وہ بالکل درست ہو گا اور بقیہ حضرات پر تسلیم وانقیاد انتخاب فرمالیں گے ، شرعاً وہ بالکل درست ہو گا اور بقیہ حضرات پر تسلیم وانقیاد واجب۔

﴿ طریق کارامیر کابیہ ہوگا کہ چند چیدہ چیدہ علماء کی ایک مجلس شوریٰ ہوگی، جن سے مشاورت کے بعد باصول شریعت امیر فیصلہ کرے گا، اوراحکامات جاری کرے گا، جن کی نظیریں قرون اولی کے اندر موجو دہیں۔

محتر ما! اب آخر میں مکر رجناب سے گذارش ہے کہ ان جمیع معروضات کو غور سے مطالعہ فرمائیے، اگر آپ کو اس سے اتفاق ہو تو اسی معیار کے مطابق ہمارے صوبہ میں جن حضرات کو آپ اہل سمجھتے ہوں اور بہتر سمجھتے ہوں، مہر بانی فرماکران سے بھی استمزاج کرکے آپ تشریف لائیں، اور اس معیار کے علاوہ اس سے کوئی بہتر

معيار نظربه حالات حاضره باصول شريعت جناب ك خيال مين آئ تو ۱۸ / شوال المعظم ٢٠٠٩ إلى الله و عليه توكلت المعظم ٢٠٠٩ إلى فقط و السلام مع الاكرام .

الملتمس خادمكم ابوالمحاسن محمد سجاد كان الله له ناظم جمعية علماء بهار <sup>125</sup>

دعوت نامه كااستقبال

حضرت مولانا محمد سجادؓ کے اس مدلل مکتوب کے گہرے اثرات مرتب ہوئے، مولانا عبد الصمد رحمانیؓ کے الفاظ میں:

"مولانا گابیہ مکتوب صاعقہ حق تھا کہ جس نے شبہات کے خرمن کو جلادیا، اعلاء کلمهٔ حق تحق میں نے شبہات کے خرمن کو جلادیا، اعلاء کلمهٔ حق تحق ہوں کے اسوہ حق تھا جس نے خشیت رکھنے والے دلوں کو کیکیادیا، پیمبر انہ صدائے حق کے اسوہ حسنہ کی اتباع تھی، جس میں صفائی کے ساتھ بلاخوف لومۃ لائم علماء اور صوفیاء اور تمام ذمہ داروں کومتنبہ کر دیا گیا"

ہر طرف سے اس دعوت نامہ کااستقبال کیا گیا اور علماء ومشائخ نے اس کے مثبت جو ابات دیئے، یہاں بطور نمونہ بہار کی تین (۳)مشہور شخصیات کے جو ابات نقل کئے جاتے ہیں:

حضرت مولاناسیر شاه محمه علی مو نگیری گاجواب

<sup>125</sup> - تاریخ امارت ص ۲۱ تا اک☆ مکاتیب سجاد ص ۷ تا ۱۹ ا

126 - تاریخ امارت ص اک

کے بانی، قطب العالم حضرت مولاناسید محمد علی مو نگیریؓ (۱۸۴۲ء – ۱۹۲۷ء) 127 کی جانب سے موصول ہوا، مولاناعبد الصمدر حمانیؓ صاحب کابیان ہے کہ:

"مولانا کاخط جب مو تگیر پہونچا اور آپ کو پڑھ کرسنایا گیاتو آپ بے تاب ہو گئے، اور فوراً اپنے نواسہ حضرت مولانا محمد اسحاق صاحب رحمانی کو طلب فرمایا اور جواب کھوایا اور اپنے دست خاص سے باوجود ضعف ونقابہت کے دستخط فرمائے، جو دفتر

---- حواشی ------

127 - حضرت مولاناسید شاه محمه علی کان پوری ثم مونگیری این مولاناسید عبدالعلی حسنی ، حسینی ، حنفی نقشبندی ۳/ شعبان المعظم ۲۲۲۲ ه (۲۸/جولائی ۱۸۲۷ء) کوپیداہوئے، آپ کاسلسلۂ نسب شیخ عبدالقادر جیلانی بغدادی تک یہونچاہے، اولاً آپ نے حضرت مولاناعنایت احمہ کا کوروی ﷺ میز ان الصرف و دیگر رسائل صرف، نحو ومنطق پڑھے، پھر مولاناسید حسین شاہ بخاری سے پڑھا، ہاقی جملہ کتب درسیہ کی تکمیل حضرت مولانامفتی محمد لطف الله علی گڑھی ہے کی،بعد تحصیل و تکمیل مدرسہ فیض عام کان پور میں مدرس ہوئے، تین برس تک اسی مدرسے میں مدرس رہے،اور طالبان علوم کوفیض یاب کرتے رہے،۲۹۲اھ (۱۸۷۵ء) میں بغرض حصول سند حضرت مولانااحمہ علی محدث سہارن پوریؓ کی خدمت بابر کت میں حاضر ہوئے،اور ایک سال مقیم رہ کر صحاح ستہ ،مؤطاامام مالک ،مؤطاامام محمد بڑھ کرسند حاصل کی ، حضرت مولانا آل احمه کانپوریؓ (مهاجر مدینه طیبه) نے بعد امتحان سند مرحت فرمائی، ۲۹۳ باھ (۲۷۸ ء) میں حضرت مولانا شاہ فضل رحمٰن گنج مرادآ بادی ؓ سے شرف بیعت حاصل کی،اور اجازت وخلافت سے بہرہ یاب ہوئے۔ آپ نے تعلیمی اور ملی میدانوں میں عظیم الثان خدمات انجام دیں، ندوۃ العلماء آپ کی بہترین علمی اور تاریخی یاد گارہے، تعلیمی و تدریبی میدان کے علاوہ ردعیسائیت اوررد قادیانیت میں بھی آپ کاکام نمایاں ہے،ملک کے حالات کے پیش نظر آپ نے ۱۲۸۹ ہے / ۱۸۲۲ء میں کان پورسے ایک رسالہ "منشور محمدی "جاری کروایا، جس میں آپ کے مضامین تسلسل سے شائع ہوتے تھے،ردعیسائیت پرمتعدد کتابیں ککھیں، جن میں مر آۃ الیقین، پیغام محمدی، آئینۀ اسلام ،البربان، ترانهٔ حجازی،اورد فع التلبيسات خاص طورير قابل ذكربين،عيسائي مبلغين يتيم خانه كهول كرغريب اوريتيم بچول کو اپناشکار بناتے تھے، یہ دکھ کر آپ نے کا نپور میں بیٹیم خانہ اسلامیہ قائم کیا، رد قادیانیت پر آپ نے قریب ایک سو(۱۰۰) کتابیں کھیں، جن میں حالیس آپ کے نام سے شائع ہوئیں اور بقیہ دوسروں کے نام سے، قادیانیت کے خلاف آپ نے کئی مناظرے کئے اور کرائے، کثرت سے جلسوں کاانعقاد کروایا۔ دعوت وارشاداور تزکیرً نفوس میں بھی آپ کایابیہ بے حدبلند تھا، آپ کے تذکرہ نگاروں نے آپ کے مریدوں کی تعداد لا کھوں میں بتائی ہے، آپ کی مشہور تصانیف درج ذیل ہیں: ً نزھة النظر (عربی) پیغام محمدی (ار دو-حصہ اول ر دعيسائي)، د فع التلبيبات (حصه اول رد نصاريٰ) مر آة اليقين لاغلاط مداية المسلمين، ترانهُ حجازي بجواب نغمير حجازي، غاية التشقيح في اثبات التراويج، احكام التراويج، ارشادر حماني وفضل يز داني، البريان في حفاظة القرآن، يادايام وغيره، آپ كي وفات ٩ /ريج الاول ٢٣٣٠ إه مطابق ۱۳/ ستمبر کے ابنے موانقاہ مو نگیر میں ہوئی ،اوروہیں مدفون ہیں (تفصیل کے لئے ملاحظہ ہوسیرت مولانامجہ علی مو نگیری مصنفہ مولانا محمه ثانی الحسنی 🖈 تذکره علاء هندوستان ص ۵۱ سامؤلفه مولانا محمه حسین بدایونی، مع تحشیة ڈاکٹر خوشتر نورانی ص ۷۸۱-۷۸۱)

امارت شرعیہ میں محفوظ ہے 128۔ مکتوب گرامی کے الفاظ بیہ ہیں:

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته

آپ کا مطبوعہ خطاور اشتہار پہونچا آپ کی جعیت اسلامی اور علوہمتی اور دینی مستعدی سے نہایت مسرت ہوئی، آپ کی باتیں توطبیعت کو ایسابھاتی ہیں کہ جس سے دل بے چین ہوگیا، مگر میر کی حالت نے ایسا مجبور کرر کھاہے، کہ اب میں کسی کام کا نہیں ہوں، ضعف کے سوا پچھ حالت قلبی ایس ہے، جس نے بالکل بریکار کر دیاہے، جنون کی سی کیفیت ہے، اب بہ جزاس کے کہ قلب میں اس حالت کو دیکھ کر در دہواور بے قراری ہواور پچھ نہیں ہوسکتا، اللہ تعالیٰ آپ کو اپنے مقاصد میں کامیاب فرمائے، آمین ان شاء اللہ تعالیٰ جلسہ کے وقت اپنے نواسہ کو بھیج دوں گا اور توکوئی میر بیاس نہیں ہے، میر ہے ذہن میں پچھ باتیں آتی ہیں مگر قائم نہیں رہتیں، نکل جاتی پیس نہیں سے، میر ہے ذہن میں کھی باتیں آتی ہیں مگر قائم نہیں رہتیں، نکل جاتی ہیں، اس لئے میں اس وقت اس کے متعلق بچھ نہیں لکھتا، اگر آپ آجائیں تواس موقت زبانی گفتگو ہو جائے۔

والسلام

از خانقاه رحمانیه مو نگیر – ۱۱ / شوال **۱**۳۳۹ ه<sup>129</sup>

## حضرت مولاناشاه بدرالدين تجلواروي كاجواب

<sup>128 -</sup> تاریخ امارت ص۲۷۔

<sup>129 -</sup> تاریخ امارت ص ۲۷\_

130 - حضرت فیاض المسلمین مولانا شاہ محمد بدرالدین قادری صاحب سچلواری شریف کے اس خانوادہ کے چشم و چراغ تھے، جس کی سیادت و قیادت عہد مغلیہ سے آج تک چلی آرہی ہے، یہ خاندان مدینہ طیبہ سے بیت المقد س اور بیت المقد س سے محمود غزنوی کے زمانہ میں غزنی آیا، اور غزنی سے اس خاندان کے پچھ لوگوں نے ہندوستان کارخ کیا، خاندان کے بعض افر ادد لی میں مقیم ہو گئے، اور بعض نے محمد شاہ شرقی کے دربار کارخ کیا، اور اس کے دربار میں مناصب جلیلہ پر فائز ہوئے، جن کی اولاد مجھلی شہر میں موجود ہے۔

دسویں صدی ہجری کے شروع میں اس خاند ان کے سربر آوردہ بزرگ سید شاہ سعد اللہ جعفری زینبی اپنے صاحبز ادہ امیر عطاء
اللہ (متوفیٰ ۱۲۴ ہے ہے / ۱۵۵ ہے ) کے ساتھ بھلواری شریف آئے، شاہ سعد اللہ کامز ارپن پن ندی کے کنارے منوراسالار پورگاؤں میں
"سعد شہید" کے نام سے مشہور ہے، شاہ سعد اللہ کے صاحبز ادے امیر عطاء اللہ نے اپنے والدکی شہادت کے بعد شیر شاہ سوری (متوفیٰ ۱۵۴ ہے ہے / ۱۵۵۵ ہے) کے دربار کارخ کیا، اوروزارت کے منصب پر فائز ہوئے، شیر شاہ کے انتقال کے بعد پھے دنوں سلیم شاہ سوری (متوفیٰ ۱۲۴ ہے / ۱۵۵۵ ہے)

السمد اللہ بعنی میں شاہ سوری کے دربار سے منسلک رہے، لیکن وہاں دل نہ لگاتودلی کارخ کیا، اور شہنشاہ ہمایون (متوفیٰ ۱۲۴ ہے مرجود ہے جس کے دربار میں پہونچے، اور منصب وزارت پر فائز ہوئے، خدا بخش خان اور پنٹل لا تبریری پٹنہ میں آپ کا ایک مرقع موجود ہے جس کے دربار میں بہونچے، اور منصب وزارت پر فائز ہوئے، خدا بخش خان اور پنٹل لا تبریری پٹنہ میں آپ کا ایک مرقع موجود ہے جس کے دربار میں عطاء اللہ جعفری زینبی وزیر ہمایوں بادشاہ "مرقوم ہے۔

حضرت شاہ بدرالدین بھلوارویؓ کی ولادت ۲۷/ جمادی الثانیہ یک شنبہ ۲۲۱ بھ مطابق ۱۸ / اپریل ۱۸۲ بے کو ہوئی، درسی کتابیں اپنے والد ماجد حضرت مولانا شاہ شرف الدین اور مولانا شاہ محمد علی حبیب نصر ؓ سے پڑھیں، ۱۰ / رہیج الاول ۱۸۳ بھ مطابق ۲۳ مطابق ۲۳ مطابق ۲۳ مجولائی ۲۲۸ بے کو حضرت حبیب نصر ؓ کے دست حق پرست پر بیعت ہوئے، ۲۳ مرازی و حضرت حبیب نصر ؓ کے دست حق پرست پر بیعت ہوئے، ۲۳ مرازی و حضرت حبیب نصر قراز ہوئے۔

حصن حصین ودیگر کتب حدیث کی سند مولانا آل احمد محدث مہاجر مدنی ؓ سے حاصل کی ، حزب البحر کی اجازت حضرت حاجی امداداللہ مہاجر کلی ؓ سے ملی ، ۔۔۔۔ حضرت حبیب نصر کے خلفاء میں آپ سب سے ممتاز ہوئے ، اور آپ کے بے پناہ فیوض چاردانگ عالم میں ظاہر ہوئے ، آپ کے زمانے میں خانقاہ بقع ُ نور معلوم ہوتی تھی ، آپ نے قر آن اور علوم احسان کی تدریس کا وسیعے پیانے پر اہتمام

عبد الصمد رحمانی ؓ کے بیان سے اندازہ ہو تاہے کہ اس کے پہونچنے میں تاخیر ہوئی،غالباً اجلاس سے ایک دن قبل وصول ہوا 131،حضرت مولاناشاہ بدرالدین صاحب نے ارقام فرمایا:

#### جِلْنِينُ الْجِرِ الْجِينَ الْمُ

حامی کملت جناب مولوی محمد سجاد صاحب دام اکر امکم! السلام علیکم ورحمة الله

میں جمعیۃ علماء بہار کے اس جلسہ میں حاضر ہونے سے معذور ہوں اوراس تحریر کے ذریعہ سے اپنی رائے ظاہر کر دیتاہوں۔

محکمۂ شرعیہ کے امیر کے لئے میری رائے میں جو پانچ صفات ہونی بتائی گئی ہیں، بہت مناسب ہیں، اس صوبہ بہار میں ان صفات سے موصوف اس وقت جناب مولانا شاہ محمد علی صاحب رحمانی ؓ کے سوادو سرے کسی کو میں نہیں پاتا، اس لئے میری رائے ہے کہ اس منصب پر وہی مقرر کئے جائیں اگر علالت مزاج کے عذر سے وہ تشریف نہ لائے ہوں توان کاموجو در ہنا اس جلسہ میں ضروری نہیں ان کے منتخب ہوجانے کے بعد کوئی شخص ان کی نیابت کرے اور حاضرین سے امر بالمعروف اور نہی عن

کیا، سالہاسال تک مکتوبات صدی کادرس دیا، آپ کے علم و کمال کے اعتراف میں حکومت برطانیہ نے <u>1918ء میں شمس العلماء کاخطاب اور</u> خلعت و تمغہ پیش کیا، آپ لینے پر راضی نہیں ہوئے، مگر اصر ار پر رکھ لیا اور پھر <u>1919ء میں واپس کر دیا، ۔۔۔ آپ نے تحریک</u> خلافت اور تحریک ترک موالات میں پر جوش حصہ لیا، بہار میں ان تحریکوں کو آپ کی سر پر ستی حاصل تھی، 19/شوال <u>1979ہ</u> ہے مطابق ۲۲/جون تحریک ترک موالات میں ایک عظیم الثان اجلاس میں باتفاق جملہ علماء کرام آپ کو امیر شریعت منتخب کیا گیا اور تمام حاضرین نے سمع وطاعت کی بیعت کی۔

آپ کے علمی مضامین اور مقالات کوئی بارہ سو(۱۲۰)صفحات میں پھیلے ہوئے ہیں، جن میں پچھ مطبوعہ ہیں اور پچھ قلمی۔
حضرت کی شخصیت مرجع خلائق تھی، کامل ۳۳ / سال سریر آرائے سجادہ رہنے کے بعد 20 / سال کی عمر میں شب سہ شنبہ
۱۲/صفر المظفر ۳۳ سام سارے مطابق ۱۱ / ستمبر ۱۹۲۴ء میں آپ نے داعی اجل کولیم کہا، اور مقبر ہ مجیبیہ میں اپنے پیرومر شد کے پہلومیں مدفون
ہوئے۔ ع خدار حمت کندایں عاشقان پاک طینت را (اعیان وطن مرتبہ حضرت حکیم شعیب نیر صاحب سے ۱۸۸)

131 - تاریخ امارت ص ۲۸

المنكر ميں ان كى اطاعت كا قرار لے لے اور تہذیب اخلاق كے متعلق ان كے نصائح كوبہ قدروسعت مان لينے كا قرار لے، توبہ كافی ہے اورا گرعلماء ومشائخ حاضرين مختلف كئ لو گول كانام ليں تواختلاف كى حالت ميں جس كوا كثر لوگ منتخب كريں ميں اكثر كى رائے كو قبول كروں گا۔ والسلام محمد بدرالدين بھلوارى \* المشوال، جمعہ وسسيا الے 132 ما \* المشوال، جمعہ وسسيا ہے 132 ما

### حضرت مولا ناشاه سلیمان تجلواروی کی تائید

اسلیمان موقعہ پر بھلواری شریف کی شہر ہ آفاق شخصیت اور ملک گیر خطیب حضرت مولاناشاہ سلیمان بھلواروی گاذکر بھی بطور خاص کیا جانا چاہئے کہ حضرت مولانا سجاد گی تحریک امارت کی حمایت کرنے والے اہم علاء ومشائنے کے ہر اول دستہ میں حضرت شاہ صاحب ؓ گی شخصیت بھی تھی ، حضرت شاہ صاحب ؓ مولانا سجاد ؓ کے قدیم سرپر ستول میں سے بہلے شاہ صاحب ؓ بھی نہوں بجب مولانا ؓ نے جمعیۃ علماء بہار کی تحریک مولانا سجاد ؓ کے تعریم سرپر ستول میں سے بہلے شاہ صاحب ؓ بھی نے مولانا سجاد ؓ کے سرپر بزر گانہ دست شفقت رکھا تھی اور بہار شریف کے اجلاس جمعیۃ میں بغض نفیس تشریف لاکراس تحریک کو تقویت بخشی تھی ، نیز جمعیۃ کا دوسرا اجلاس بھی بھلواری شریف میں بغض نفیس تشریف لاکراس تحریک کو تقویت بخشی تھی ، نیز جمعیۃ کا دوسرا اجلاس بھی بھلواروی شریف میں شاہ صاحب ؓ کی راست سرپر ستی میں (غالباً امیر شریفت نانی حضرت مولانا بھی شاہ صاحب ؓ نے مولانا سجاد ؓ کی بناپر وہ اس تحریک سے بلکہ خود حضرت مولانا سجاد ؓ سے بھی علمہ دہو گئے تھے ، مولانا سجاد ؓ کے تلمیذ رشید مولانا اصخر حسین بہاری گا بیان ہے:

"جب حضرت استاذ (مولانا ابوالمی اس محمد سجاد ؓ کی امارت شر عیہ بہار کی تمہید اٹھائی تو حضرت شاہ صاحب مرحوم (حضرت مولاناشاہ سلیمان بھلواروی ؓ کے اس کی

<sup>&</sup>lt;sup>132</sup> - تاریخ امارت ص۷۵، ۲۵\_

تاسیس و تغمیر میں ساتھ دیا، لیکن امارت کے دوسرے دور کے بعد خیال نے بلٹا کھایا جس کے باعث دونوں ہستیوں کے در میان مخالفت کی خلیج حائل ہو گئی "133 ان کے علاوہ بہار کے دیگر علاء ومشائخ نے بھی مولانا سجاد ؓ کی دعوت کاخیر مقدم کیا۔

حضرت مولانا محمد احمد صاحب ومهتهم دارالعلوم ديوبند كاجواب

حضرت مولاناسجادً نے اس موقعہ پر بہارسے باہر بھی کئی اہم شخصیتوں کو بطور خاص دعوت دی تھی،اور ہر جگہ سے اس اقدام کی شخسین کی گئی، دارالعلوم دیو بندسے درج ذیل جواب موصول ہوا: باسمہ تعالی

حامد أومصلياً ومسلماً

از دارالعلوم ديوبند

مكر م بنده جناب شاه حبيب الحق وجناب مولوى سجاد صاحب! زاد لطقكم السلام عليكم ورحمة الله وبركاته

عنایت نامه پہونچا، بے حد مسرت ہوئی، دعاہے کہ اللہ تعالی جمعیۃ علماء بہار کو غیر معمولی کامیابی عنایت فرمائے، خداکرے کہ کوئی بزرگ متشرع حسب شرائط انتخاب میں آجائیں اور علماء کرام اور مشائخ عظام ان کی اطاعت فرمائیں، اور بیہ فریصنهٔ شرعیہ اداہو۔

ہم لوگوں میں سے ایک دوشخص ضرور نثریک جلسہ ہوتے مگر چونکہ افتتاح تعلیم کا وقت ہے،اور مہتم و مدر سین اس میں مشغول ہیں،اس لئے حاضری سے معذور ہیں ،امید ہے کہ آپ بھی نثر کت قلبی کو کافی خیال فرمائیں گے فقط

احقر محمر احمد مدرسه ديوبند 134

<sup>133</sup> - محاسن سجاد<sup>ص</sup> ۲۵\_

134 - تاریخ امارت ص ۸۳

#### تاسیس امارت کے لئے جمعیۃ علماء بہار کا خصوصی اجلاس

بہر حال اس دعوت نامہ کے مطابق ۱۹،۱۸ شوال المکرم ۱۹۳۹ ہے روزشنبہ ویشنبہ مطابق ۲۵ المرم ۱۳۳۹ ہے کو پھر کی مسجد بیٹنہ میں جمعیۃ علماء ہند کا اجلاس خاص زیر صدارت حضرت مولانا ابوالکلام آزاد منعقد ہوا، جس میں صرف بہار کے نمائندہ علماء کی تعداد ایک سو (۱۰۰) سے زائد تھی، یوں چار پانچ سو (۱۰۰) علماء شریک ہوئے ، عام شرکاء اجلاس کی تعداد تقریباً چار ہز ار (۲۰۰۰) تھی <sup>135</sup> بیر ونی شخصیتوں میں مولانا آزاد سجائی اور مولانا سجان اللہ صاحب مہمان خصوصی کی حیثیت سے تشریف لائے، تلاوت قر آن کریم سے مجلس کا آغاز ہوا، صدر استقبالیہ مولانا شاہ حبیب الحق صاحب نے اپناخطبہ استقبالیہ بیش فرمایا "اور نہایت مؤثر اور در دبھرے الفاظ میں رہنمائی فرمائی "136:

#### خطبه استقباليه

"خداکالا کھ لا کھ شکرہے کہ یکا یک رحمت خداموجزن ہوئی اوراپنے گنہ گاربندوں کی طرف مخاطب ہوکر "لاتقنطو امن رحمۃ الله" کی صدادی،سبسے پہلے اسی صوبہ کے علماء چونکہ غفلت سے ہوشیار ہوئے اور جمعیۃ علماء کی بنیادڈ الی، بکھرے ہوئے شیر ازہ کا استحکام شروع کیا ہماری اصلاح کی طرف مخاطب ہوئے، حالات موجودہ پر غورو فکر کی تدبیریں نکالیں۔اسی طرح اب امیر شریعت کے لئے بھی سب سے پہلے یہی صوبہ آگے قدم بڑھا تا ہے، خدااسے کا میاب کرے اور ساتھ ہی ساتھ تمام صوبۂ ہند کے اس ارادہ پر قائم ہو کر پہلے امیر صوبہ بنائیں، اور یہ امراء مل کر الہند کا انتخاب کریں۔

حضرات!اس زمانهٔ موجودہ میں جس وقت کہ تمامی اقتدار آپ کے ملیامیٹ ہو گئے،

<sup>135 -</sup> تاریخ امارت ص۲۵،۷۷

<sup>136 -</sup> تاريخ امارت ص٧٧ مريبه مولاناعبد الصمدر حماني ً-

ہر جگہ سے نکالنے کی فکر ہے، بغدادلیا، نجف اشرف لیا، بیت المقد س لیا، قسطنطنیہ کو محصور کیا، مکہ معظمہ کو تباہ کیا، مدینہ منورہ کوبرباد کیا، انگورہ پرچڑھائی کا قصد ہے، خلافت تنزل میں آگئ، تواب بتایئے کہ ہم کیا کریں، اس زندگی سے توبدر جہاموت بہتر ہے۔ کیاوہ خداجس نے اصحاب فیل کو تباہ کیا، نمر ودو فرعون کو نار جہنم دکھایا، ہم لوگوں کو اس قعر مذلت سے نکال کر کرسی اعزاز پر نہیں پہونچ اسکتا ہے؟ ضرور پہونچ سکتا ہے، قینی پہونچ اسکتا ہے، لاتہنو او لاتحز نبو اانتم الاعلون ان کنتم مؤمنین۔ ایمان کو مضبوط کرو، اسلام کے فدائی بن جاؤ، جان ومال کی قربانیاں کرنے کو تیار ہو جاؤ، و اعتصمو ابحبل الله جمیعاً کے مصداق بن جاؤ، گھرے ہوئے شیر ازہ کو باندھ لو۔

دیکھو! بیہ آیت جو میں نے ابھی پڑھی ہے، اس پر نظر ڈالو، اللہ تعالی فرما تاہے، کہ اللہ تعالی کی اطاعت کرو، تعالی کی اطاعت کرو، اور صاحب امرکی اطاعت کرو، صاحب امر سے کیامر ادہے؟ کیاصرف خلافت و حکومت مر ادہے؟ نہیں ہر گز نہیں!

امام فخر الدین رازی کھتے ہیں کہ اس سے مراد علاء ہیں، بروایت حضرت ابن عباس اور حسن اور حسن اور ضحاک، انہیں کی اطاعت فرض ہے، آپ سب لوگ ان کی اطاعت فرض جان کر جیجئے، ان کے احکام کی بجا آوری پر تل جائیے، اور ان کے احکام کو احکام رسول سمجھئے، جس طرح حدیث شریف میں آیاہے علماء امتی کانبیاء بنی اسلا ائیل 137 اور یہ حضرات ہم لوگوں کی دشواریوں کو آسان کریں، تعصبات ونفسانیت سے علیدگی حاصل کریں، خلوص واتحاد کے ڈورے مضبوط کر ڈالیں،

<sup>137 -</sup> اس مديث كومحد ثين نے بے اصل قرار ويا ہے، ويكھے: : المقاصد الحسنة في بيان كثير من الأحاديث المشتهرة على الألسنة ج ١ ص 459 المؤلف : شمس الدين أبو الخير محمد بن عبد الرحمن بن محمد السخاوي (المتوفى : 902هـ) المحقق: محمد عثمان الخشت الناشر : دار الكتاب العربي – بيروت الطبعة : الأولى ، 1405هـ – 1985م

رئيس القوم خادمهم كوابنامعيار بنائي \_

اے میرے بزر گو! دین کے پیشواؤ! وراثت ابنیاء کے مستحقو! انصاالعلماء ورثتہ الانبياء"آپ كے لئے م،انمايخشى الله من عباده العلماء"آپ كى شان ہے،فضل العالم علی العابدكفضلی علی ادناكم آپكی صفت ہے، قوم آپ کی محتاج ہے، کشتی اسلام کے آپ ناخد اہیں، سینکڑوں برس ہو گئے امير شريعت ندارد هو گيا، تعصبات ونفسانيت كازور هو گيا، هر شخص كا تشخص الگ ہو گیا، مسائل الگ ہو گئے، مسجدیں الگ ہو گئیں، جس کاجوجی جاہتاہے کر تاہے،نہ مسائل دینی ،نه دارالقضاء ہے،نه زکوۃ ہے،نه خیرات ہے،نه بیت المال ہے۔کیا حضرت ابو بكر صديق أنے زكوة نه دينے والے كو قتل كا حكم نه فرماياتها؟ كيااحكام شریعت کے اجراء کی امید غیر اسلامی سلطنت سے کی جاسکتی ہے؟ نہیں، ہر گزنہیں! ذراخداکے لئے غور کیھئے احادیث وفقہاء کے اقوال پر توجہ فرمایئے ، کیا امیر شریعت کی تقرری صرف حکومت وخلافت کے ساتھ مخصوص ہے، کہ جیسے حکومت گئی، یہ فرض کفاریہ بھی سرسے اتر گیا؟ نہیں حاشا کلا نہیں، امیر شریعت اور شے ہے، سلطنت اور شے ہے سلطنت ملک کاانتظام کر سکتی ہے، مگر اسلامی مسائل کے لئے سلطنت کو بھی امیر شریعت اور علماء کی ضرورت ہے، بہتیرے فرائض اسلامی ہیں، جن کی ادائیگی بلاامیر شریعت ناممکن ہے،اگر امیر شریعت ہو تاہر صوبہ کاایک امیر ہو تا، اس کے ماتحت ہر شہر میں نائبین ہوتے، تمام ہند کا ایک امیر الہند ہوتا، تو خلافت کے معاملے میں اتنی دقتیں اٹھانی پڑتیں؟اس قدرالجمنیں،اس قدرتح کیمیں پیش كرني ير تيس؟ ايك امير الهند كي زبان آپ سب كي زبان هوتي، جو حكم وه ديتا آپ سب لوگ اس کے عامل ہوتے، اگر واقعی خلافت کے ساتھ ہدر دی ہے اوراماکن

<sup>\*</sup> تذكرة الموضوعات ج ١ ص ٢٠ المؤلف : محمد طاهر بن على الفتني (المتوفى : 986هـ)

مقدسہ کی محبت ہے، توپہلے اپنی جماعت درست کیجئے، شریعت کے اصول پر چلئے، اپنا ایک سر دار بنائیئے، کوئی کام د نیا کابلا سر دار کے نہ ہواہے اور نہ ہو سکتاہے حیوان تک میں سر دار ہوتے ہیں، اور آپ اشر ف المخلوقات کے سر دار نہیں؟ کیا آپ کو یاد نہیں ہے کہ حضورا کرم صُلَّ اللَّیْمِ نے دس آدمی کی جماعت بھی بلا سر دار (یعنی امیر) کے کہیں نہیں ہیں جیجی، اب آپ لوگ اپناسر دار امیر شریعت مقرر فرمائی ایا 1380 کے کہیں نہیں جیجی، اب آپ لوگ اپناسر دار امیر شریعت مقرر فرمائی ایا 1380 (اس کے بعد مولانا نے امیر شریعت کے شر اکھ ومعیار کی طرف توجہ دلائی)

## مجلس شوریٰ وارباب حل وعقد کی خصوصی نشست

ساڑھے گیارہ بجے دن میں صدراجلاس حضرت مولانا ابوالکلام آزاد کا خطبہ صدارت ختم ہوا، اس

کے بعد مجلس شور کی کی تشکیل کی گئی اور نشست برخاست کردی گئی، پھر چار بجے بعد نماز عصر جناب ڈاکٹر سید
محمود صاحب کے مکان (شیر ستان) میں مجلس شور کی اور ارباب حل وعقد کی نشست زیر صدارت حضرت
مولانا ابوالکلام آزاد برائے انتخاب امیر شریعت منعقد ہوئی، جس میں روداد کے مطابق ایک سو(۱۰۰) سے
زائد علاءو مشائخ نے شرکت کی، روداد میں تمام کے نام اور پتے بھی درج ہیں، اس خصوصی اجلاس میں سب
دائد علاءو مشائخ نے شرکت کی، روداد میں تمام کے نام اور پتے بھی درج ہیں، اس خصوصی اجلاس میں سب
سے پہلے ناظم جمعیۃ علماء بہار حضرت مولانا ابوالمحاسن سید محمد سجاد ؓ نے اجلاس کے مقاصد پر روشنی ڈالی، پھر
حضرت مولانا محمد علی مو تگیر ک کا مکتوب پیش فرمایا جس میں تعین امیر کے سلسلے میں انہوں نے ایک تجویز پیش
فرمائی تھی، اس دوران مسکلہ امارت پر علماء کے در میان کا فی طویل بحثیں ہوئیں، اوران کے شکوک وشبہات کا
ازالہ کیا گیا، پٹنہ کے ایک اہل حدیث عالم مولانا کفایت حسین صاحب نے بھی اپنے بعض شبہات پیش کئے،

<sup>138 -</sup> تاریخ امارت ص۷۷ تا2۹ مرتبه مولاناعبد الصمدر حمانی ً ـ

ان کو بھی تشفی بخش جواب دیا گیا، بالآخر طویل بحث وکلام کے بعدید مجلس نو(۹) بجے شب میں اختتام پذیر ہوئی، اور باتفاق حاضرین درج ذیل تجاویز منظور کی گئیں:

#### تجاويزا نتخاب امير شريعت ونائب امير شريعت

"ا-حضرت مولاناسید شاہ بدرالدین صاحب سجادہ نشیں بھلواری شریف ضلع پٹنہ مد ظلہ العالی صوبۂ بہار کے لئے امیر شریعت ہوں۔

۲- جناب مولاناابوالمحاسن محمد سجاد صاحب نائب امير شريعت مقرر ہوں۔

۳-(حضرت) امیر (نثریعت) کی مشاورت کے لئے علاء بہار میں سے اہل شور کی متعین کر دیئے جائیں، جن کی تعداد علاوہ نائب امیر کے نو (۹) ہو، اور ان کے انتخاب کاحق مولاناعبد الوہاب صاحب (در بھنگہ)، مولاناصدیق صاحب اور مولانا ابوالمحاسن محمد سجاد صاحب کو دیاجائے۔

۷۹-حضرت مولانا جناب سید شاہ محمد بدرالدین صاحب قبلہ کے پاس کل ۱۹/شوال کو اجلاس کے وقت سے پہلے تجویز انتخاب امیر ، نائب امیر ، اور نیز ارکان شوریٰ کے اساء گرامی (مجوزہ اصحاب ثلاثة ) منظوری کے لئے بھیج دیئے جائیں، تاکہ واپسی کے بعد اجلاس عام میں اس کا اعلان کر دیا جائے 139۔

چنانچہ حسب تجویز علی الصباح (۱۹/شوال کو) تمام تجاویز کی نقل مع اساء ارکان شوری حضرت مولاناشاہ بدرالدین صاحب کی خدمت عالیہ میں بھیجی گئی اوران سے منصب امارت قبول کرنے کی درخواست کی گئی، نیز نیابت اورار کان شوریٰ کے بارے میں رائے عالی دریافت کی گئی۔

حضرت امير شريعت اول كامكتوب منظوري

صبح آٹھ بجے تک حضرت امیر نثریعت کی طرف سے منظوری آگئی، مکتوب منظوری و فتر امارت میں ۔

محفوظ ہے،اس کے الفاظ یہ ہیں:

139 - تاريخ امارت ص ۸۰،۸ مرتبه مولاناعبد الصمدر حماني ً ـ

#### جِلْلِيلُّالِيَّةِ السِّيِّيْنِ

وصلی الله تعالیٰ علیٰ سیدنامحمدو آلہ وصحبہ وسلم جناب مکرم ادام اکر اکم!

السلام علیم وعلیٰ من لد کیم جناب مکرم ادام اکر اکم!

میں نے اس عہدہ کو قبول کرنے سے انکار کیا تھا، آپ کو معلوم ہے، اور پر سول جمعہ کے دن اپنی رائے تحریر کر دیا تھا کہ جناب مولوی سید شاہ محمہ علی صاحب رحمانی کو میں اس منصب کا اہل جانتا ہوں، آج معلوم ہوا کہ قرعہ فال بنام من دیوانہ زدند، جب بالا تفاق آپ لوگوں کی یہی رائے ہے تواب قبول کرنے کے سواکیا چارہ ہے، اگر اللہ تعالیٰ کی مشیت یہی ہے توافوض امری المی الله ان الله بصدیر ، اگر اللہ تعالیٰ کی مشیت یہی ہے توافوض امری المی الله ان الله بصدیر بالعباد نیابت و مجلس شوریٰ کے لئے جن علماء کا انتخاب ہوااس سے بھی آگاہی ہوئی، یہ سب لوگ مناسب منتخب ہوئے ہیں۔

والسلام محد بدرالدین بھلواری اصلح الله تعالیٰ حالہ 140 محد بدرالدین بھلواری اصلح الله تعالیٰ حالہ 140 موال یکشنبہ وسس ا

# كاروائى آخرى اجلاس عام

19 / شوال کو ۹ / بیج دوسر ااجلاس شروع ہوا، تلاوت کلام اللہ و نعتیہ نظم کے بعد تھوڑی دیر حضرت مولاناعبدالاحدصاحب نے تقریر فرمائی،اس کے بعد صدراجلاس حضرت مولاناابوالکلام آزاد کاکامل دوگھنٹے تک طویل خطاب ہوا،مولانا آزاد نے شوریٰ کی ساری کاروائی سے لوگوں کو آگاہ فرمایا،اس کے بعد حضرت مولاناسجاڈ نے حضرت شاہ بدرالدین صاحب کا مکتوب منظوری پیش کیا جس کوخود مولانا آزاد نے بآواز بلند پڑھ کرسنایا،اور تمام علماء کرام و حاضرین سے درخواست کی کہ اگر آپ حضرات کواس سے اتفاق ہے تو بلند پڑھ کرسنایا،اور تمام علماء کرام و حاضرین سے درخواست کی کہ اگر آپ حضرات کواس سے اتفاق ہے تو کھڑے ہو کر حضرت مولاناسجاد نے کا بعث کے ہاتھ پر اطاعت فی المعروف کی بیعت بیجئے، تمام حاضرین نے کھڑے ہو کر حضرت مولاناسجاد نے دارالعلوم دیوبند کا وہ خط مجمع کو پڑھ کرسنایا جس مولاناسجاد نے کہاتھ پر نیابتاً بیعت کی، پھر حضرت مولاناسجاد نے دارالعلوم دیوبند کا وہ خط مجمع کو پڑھ کرسنایا جس مولاناسجاد نے دارالعلوم دیوبند کا وہ خط مجمع کو پڑھ کرسنایا جس

140 - تاریخ امارت ص ۸۲ مرتبه مولاناعبد الصمدر حمانی ً

میں اکابر دارالعلوم نے امارت کی پر زور تائید کی تھی بلکہ اجلاس میں اپنی نثر کت کی خواہش بھی ظاہر کی تھی۔

بوقت ۸ / بجے شب تیسر ااجلاس عام نثر وع ہو ااور لوگوں کو بلا ٹکٹ نثر کت کی اجازت عامہ دے دی گئی،اس کی وجہ سے مجمع اس قدر کثیر ہوا کہ ہال ناکافی پڑ گیا،ا کثر لوگوں کو کھڑے ہو کر اجلاس کی ساری کاروائی سننی پڑی،جب کہ بہت سے لوگ اندر بھی داخل نہ ہو سکے اور مایوس لوٹ گئے۔

تلاوت کلام پاک اور نعتیہ نظم کے بعد حکیم عبد العزیز صاحب <sup>141</sup>اور حکیم رکن الدین صاحب دان<mark>ا <sup>142</sup> نے تقریریں فرمائیں،اس کے بعد جناب مولاناعبد القادر آزاد آسجانی نے امارت نثر عیہ کی تاریخ واہمیت کے موضوع پر انتہائی فصیح و بلیغ اور مؤثر ومد لل تقریر کی، جس سے مجمع بے حد متأثر ہوا۔</mark>

141 - کیم مولوی عبدالعزیز صاحب عاجز آموضع بھوساہی،ڈاکخانہ چندن پٹی،ضلع مظفر پور کے رہنے والے تھے، آپ کے والد ماجد حکیم مولوی حاجی سید شاہ عبدالرحمن صاحب مشہور حکیم تھے،انہیں حکیم محمد اساعیل قندی مصری سے فخر تلمذ حاصل تھا، آپ کے جدامجد حضرت سید فرحت حسین قدس سرہ ایک صاحب باطن بزرگ تھے،جو برصغیر ہندمیں شہرت رکھتے تھے۔

کیم عبد العزیز صاحب کی ولادت رمضان المبارک ۲۹۹ ای هر ۲۷۸ ای کومونی، آپ کاسلسلهٔ نسب سید الحسی والحسین ہے، اصل وطن دہلی ہے، مگر تقریباً دوڑھائی سوسال قبل بعض وجوہات سے دہلی چھوڑدی اور پچھ عرصہ علاقہ چھپرہ میں اقامت پذیر رہے ، بعد ازال بھوساہی ضلع مظفر پور منتقل ہوگئے، مختلف اساتذہ سے درسیات بالاستیعاب پڑھی، آخر میں مولانا نعیم صاحب کی صنوی سے علم حدیث کی سندحاصل کی ، پھر اپنے والدماجدسے طب کی مطولات سبقاً پڑھی، تکمیل کے بعد پچھ دنوں بعض مدارس میں تدریبی خدمت انجام دی، پھر مستقل طور پر مطب کرنے گئے، اونچے درجہ کے حکیم تھے، آپ نے بعض معر کہ کے علاج کئے اور پیچیدہ اور مشکل امر اض میں کامیابی حاصل کی، آپ نے اپنے طبی تجربات "تجربات عزیزی" کے نام سے کتابی صورت میں مرتب کئے تھے، جس میں ہر مرض کاعلاج ہندوستان میں پیداشدہ جڑی ہو ٹیول سے تجویز کیا گیا تھا، غالباً ہی کتاب دار الکتب رفیق الاطباء سے شائع ہوئی، وفات ۱۳۵۹ ھے مطابق کاعلاج ہندوستان میں پیداشدہ جڑی ہو ٹیول سے تجویز کیا گیا تھا، غالباً ہی کتاب دار الکتب رفیق الاطباء سے شائع ہوئی، وفات ۱۳۵۹ ھے مطابق

142 - اسم گرامی محدر کن الدین اور تخلص دانآ ہے، آپ کے والد ماجد مولوی عبد الحافظ (متوفیٰ ۲/شوال المکرم ۱۳۲۹ ہے مطابق 

۸/نومبر کو ۱۹۹۰ عبد الرزاق صاحب سے اجازت 
۸/نومبر کو ۱۹۹۰ عبد الرزاق صاحب سے اجازت 
وخلافت حاصل تھی، خاص خاص لوگوں کو مرید بھی فرماتے تھے، اخلاق و مروت اور سادگی میں سلف صالحین کا نمونہ تھے، آپ پر اہل 
شہر اور حکام کو خاص اعتاد تھا، عموماً فریقین میں ثالثی کاکام آپ کے سپر دہو تا اور آپ جو فیصلہ دیتے فریقین اسے منظور کرتے، آپ کاخاند ان 
سہر ام کے طبقہ شرفاء میں شار کیا جاتا تھا، سلسلۂ نسب حضرت صدیق اکبر سے ملتا ہے، آپ کے مورث اعلیٰ شاہان مغلبہ کے دور میں عرب 
سے آئے اور پہلے جو نپور میں مقیم ہوئے، پھر ان کی اولاد مختلف بلادوامصار میں پھیل گئی، ان میں شاہ عبد الجلیل قدس سرہ سہر ام تشریف 
لائے، اور ان سے اس خاند ان کاسلسلہ شروع ہوا، آپ کے دادا شخ عبد القادر صاحب سہر ام کے ان لوگوں میں سے تھے، جن پر برطانوی

آخر میں حضرت مولانا سجادؓ کے شکریہ اور صدراجلاس کی دعاپر اجلاس اختتام پذیر ہوا <sup>143</sup>۔ حضرت مولانا سجادؓ کے ہاتھ بر نیابۃ ً بیعت امارت

اس طرح اس اجلاس میں باتفاق رائے حضرت بدرالکاملین مولاناشاہ بدرالدین مجلواروی گوامیر شریعت منتخب کیا گیا، حضرت مولانا محمد شریعت منتخب کیا گیا، حضرت مولانا محمد سجاد گونائب امیر شریعت منتخب کیا گیا، حضرت مولانا محمد سجاد گسی عہدہ کے لئے راضی نہ تھے، لیکن شرکاء کے دباؤ میں آپ نے نائب امیر شریعت کاعہدہ قبول فرمایا۔ اور چونکہ امیر شریعت حضرت مولانا شاہ بدرالدین مجلس میں تشریف نہیں لائے تھے، اور (اپنی سجادگی کی بنایر) پہلے ہی اس کی معذرت فرمادی تھی، اس لئے بحیثیت نائب حضرت مولانا سجاد صاحب شے حضرت امیر شریعت کی طرف سے شرکاء اجلاس سے بیعت سمع وطاعت کی، خانقاہ مجیبیہ کے ترجمان حضرت مولانا حکیم سید محمد شعیب صاحب مجلوارو گی تحریر فرماتے ہیں:

"۱۹/ شوال المكرم وسسانه هيں بانكى بور محله پتھر كى مسجد ميں به غرض انتخاب

حکومت کوخاص اعتمادتھا، آپ سہسر ام کے کامیاب اور نامورو کیل تھے۔

علیم رکن الدین صاحب پانچ بھائی تھے آپ تیسرے نمبر پر تھے، آپ کی ابتدائی تعلیم گھر پر پھر سہرام کے شاہی مدرسہ خانقاہ میں ہوئی، ۱۳۱۸ ھوڑی، ۱۳۱۸ ھوڑی درسیات کی بھیل کی، یہاں مولانا محمد فارق چر یا کوئی اور مفتی عبد اللطیف صاحب سنجعل سے استفادہ کیا، آخر میں مولانا حفیظ اللہ صاحب تلمیز شید فخر المت کئرین حضرت مولانا عبدالحی فر تکی محلی کے حلقہ تلمذ میں داخل ہوئے اور خصوصی مقام حاصل کیا، ۱۳۲۳ ھوڑی محلی کے اور خوران تعلیم طلبہ کو تعلیم بھی دیتے تھے، ندوہ سے فراغت کے بعد مدرسہ نظامیہ فرگی محل میں مدرس ہوئے، اور امتحان میں اول آئے، دوران تعلیم طلبہ کو تعلیم بھی دیتے تھے، ندوہ سے فراغت کے بعد مدرسہ نظامیہ فرگی محل میں مدرس ہوئے، اور وہاں وہ استفادہ کیا، اور اور شخیص رہے، انہی ایام میں طب کی تعلیم شروع کی ، اور حکیم عبدالولی صاحب اور حکیم سیر محمد باقر سے استفادہ کیا، اوراور پخیل الطب نیز علم طب کے اعلیٰ درجات کے امتحانات میں امتیازی نمبرات سے کامیاب ہوئے۔ پھر وطن واپس آئے، اور قصبہ بھیمواضلع شاہ آباد میں اپنے امول مولوی شاہ وصی احمد صاحب آئریری مجسٹریٹ کے مطب میں بیٹھنے گئے، پھر مرادآباد گئے، اس کے بعد کشن گئے پور نیہ میں مطب کھول، شعر وشاعری کا بھی انچھانداق رکھتے تھے، اس موضوع پر "تحفیہ احسان" آپ کا بھی ادبی سرمایہ ہے، تاریخ اطبائے بہار آل اور تاریخ وفات کا علم نہیں ہے، منطق وفل فد کے موضوع آپ کی دوکہ ایس المنطق اور انسان شعر ایے کشن آئی مصوصی جمیع علیاء بہاں (شعر ایے کشن گئے کی محتر تاریخ امارت میں ۱۳۸۸ مر تیہ مولاناعبر الصدر جائی تھوال کو دوران کی اور کشن گئے کی احدان السموصی جمیع علیاء بہار۔

امیر الشریعة علاء کاعظیم الشان جلسه منعقد ہوا ااور علماء کے اتفاق سے ہمارے پیرو مرشد مولانا ثناہ محد بدر الدین صاحب نفعنا اللہ والمسلمین ببر کات روحہ وقدس سرہ امیر الشریعة منتخب ہوئے، حاضرین نے نیابة مولوی محمد سجاد صاحب مہتم مدرسه انوار العلوم گیا کے ہاتھ پر بیعت امارت کی جن میں علماء کی کثیر تعداداس کار خیر میں سبقت لے گئی "144

خود حضرت مولاناسجاد ی بھی اپنے مقالہ میں اس کاذکر فرمایا ہے:

"چنانچ بجد اللہ چند سالوں کی پہم کوشش و تبادلۂ خیالات کے بعد ۱۹ / شوال ۱۳۳۹

ھ کو وہ مبارک ساعت آئی جس میں علماء کر ام ومشائخ عظام اور اعیان بہار کے علاوہ
بعض بیر ونی علماء کر ام کی باہمی مشاورت سے بمقام پٹنہ جمعیۃ علماء بہار کے اجلاس
خصوصی میں امیر شریعت کامتفقہ طور پر انتخاب ہوا، نیابۃ بیعت عامہ لی گئ، محکمهٔ
شرعیہ کے قیام کا اعلان ہوا، اس طرح پریہ نعمت عظمی سب سے پہلے تمام ہندوستان
کی سرزمین میں صوبہ بہار کو ملی، جوشاید قسام ازل نے بلحاظ اولیت اس کے لئے
ودیعت رکھی تھی ا<sup>145</sup>

# پہلی مجلس شوریٰ

<sup>144 -</sup> لمعات بدريير حصه سوم ص ۲۰۱ بحو اله مقاله مولاناشاه بلال احمد قادري حيلواروي تذكر هُ ابوالمحاس ـ

<sup>&</sup>lt;sup>145</sup> -مقالات سجاد ص ۱۳۷ـ

<sup>146 -</sup> حضرت مولاناعبدالوہاب بلاسپور حیاگھاٹ ضلع در جھنگہ میں ۲۹۰اچھ (سے۸۱ء) میں پیداہوئے، مڈل پاس کرکے تجارت میں لگ گئے ،ایک رات خواب میں نبی کریم مَثَّاتُیْمِ کی زیارت ہوئی ،اس کے بعد دینی تعلیم کاشوق پیداہوا، چنانچہ مدرسہ عربیہ میں داخلہ لیا، پھر ۲۳۰اچھ (۱۹۰۳ء) میں حضرت شیخ الہند ؒ کے پاس دورہ حدیث پڑھا، حضرت شیخ الہند ؒ کے پاس دورہ حدیث پڑھا، حضرت شیخ الہند ؒ کے خادم خاص رہے، ۱۹۲۳ھ ھر ۱۹۰۵ء) میں تکمیل فنون کانصاب مکمل کیا،اورامتیازی نمبرات سے کامیاب ہوئے،روحانی تعلیم

اصحاب علم کے ناموں کی سفارش کی اور حضرت امیر شریعت نے بحیثیت ارکان شوریٰ ان کو منظوری عنایت فرمائی:

☆ حضرت مولاناشاه محی الدین مجیلوارویؓ (جو بعد میں امیر شریعت ثانی ہوئے)

☆ حضرت مولاناعبد الوہاب صاحب (در مجنگه)

☆ حضرت مولاناعلامه سید سلیمان ندویؓ

☆ حضرت مولاناشاه محمد نورالحسن مجیلوارویؓ 147

☆ حضرت مولاناعبد الاحد صاحب 148

حضرت مولاناسیر شاہ محمد علی مو نگیری سے حاصل کی۔

دیوبندسے فراغت کے بعد ۱۳۲۳ ہے ھر (۱۹۰۱ء) میں مدرسہ امدادیہ در بھنگہ میں مدرس ہوئے، پھر جلد ہی شیخ الحدیث اور مہتم کے عہدے پر فائز ہوئے، درس و تدریس میں مشغول رہے، قر آن وحدیث سے خصوصی شغف تھا، سیکڑوں علماء نے آپ سے دورہ حدیث پڑھا، تحریک آزادی میں بھی پیش پیش رہے، کئی بار جیل گئے، وعظ وخطابت میں شہرت رکھتے تھے، جون ۱۹۳۸ء مطابق رجب المرجب کے ۱۳۲۱ہ ھ میں وفات پائی، اور علمی دنیاایک گنجینۂ علم سے محروم ہوگئی، (مشاہیر علماء دار العلوم دیوبند ص ۲۲، ۲۷ مرتبہ حضرت مفتی محمد ظفیر الدین مفتاحی بحوالہ مکاتیب گیلانی ص ۹۰ مرتبہ حضرت مولاناسید منت اللدر حمائی )

147 - حضرت مولانانورالحن کیلواروی بن مولانا حکیم محد مخد وم محی الدین ۲۹۹ بید میں کیلواری شریف میں پیداہوئ، تعلیم اوراجازت وخلافت سلسلۂ منعمیہ کے مشہور بزرگ کیلواری شریف میں حضرت مولاناعبدالوہاب صاحب سے حاصل کی، روحانی تعلیم اوراجازت وخلافت سلسلۂ منعمیہ کے مشہور بزرگ مولاناو حید الحق سے حاصل ہوئی، جیدعالم دین اور فقیہ سے ، امارت شرعیہ کے پہلے قاضی سے ، قضا کی خداداد صلاحیت حاصل تھی ، بہت سے علاء نے آپ سے کار قضا کی تربیت حاصل کی، ۳/ر مضان المبارک کے سابے مطابق ۱۲/بریل ۱۹۵۹ء کو آپ کی وفات ہوئی ، کیلواری شریف میں مدفون ہیں۔ (تذکرہ علاء بہارج اص ۴۰۵ مؤلفہ مولانا ابوالکلام شمسی قاسمی)

148 - اسم گرامی عبدالاحد، والد ماجد کانام: سرکار ارادة الله، آپ ۱۹۸۱ ه مطابق ۱۸۸۰ و میں پیدا ہوئے، اور ۱۸ / مارچ کے ۱۹۹۰ و مطابق ۱۲۵ / ربیج الثانی ۱۳۲۷ ه کو وفات پائی، "جاله" آپ کامولد و مد فن ہے، ابتدائی تعلیم اپنے وطن میں حاصل کی، اس کے بعد عربی تعلیم کے لئے مدرسہ امدادیہ در بھنگہ میں داخل ہوئے پھر مدرسہ جامع العلوم مظفر پور میں تعلیم حاصل کی ، اور اسی زمانے میں حضرت مولانا نصیر الدین نفر (مظفر پورٹ) سے بھی خصوصی استفادہ کیا تھا، اس کے بعد حضرت نفر جی کی ہدایت کے مطابق آپ کا نبور تشریف لے گئے، پھر آپ ہی کے ایما پر کا نبورسے دار العلوم دیو بند تشریف لے گئے اور حضرت شیخ الهند مولانا محمود حسن دیو بندی کے حلق میں داخل ہوئے،

اسلام مطابق • • واء میں دارالعلوم دیوبندسے امتیاز کے ساتھ کامیابی حاصل کی، دوسرے سال آگر فنون کی پیمیل کی

☆ حضرت مولانا فرخند على سهسر امي ۗ

☆ حضرت مولانا كفايت حسين صاحب ٌ

☆ حضرت مولانازین العابدین صاحب (ڈھا کہ، جمیارن)

امارت شرعیه مقرر کیا<sup>150</sup>۔

# خانقاہ رحمانی مو تگیر کی طرف سے اپنے متوسلین کوہدایات

ا بتخاب امیر شریعت کا اجلاس انتهائی کامیابی کے ساتھ اختتام پذیر ہوا، تمام ہی معتبر اداروں اور مؤ قرعلاء ومشائخ نے اس پر اپنے اعتماد کا اظہار کیا، اور اپنے اپنے حلقے کو امیر شریعت کی اطاعت کی تلقین کی

ہ ڈیڑھ سال حضرت مولانارشید احمد گنگوہی گی خدمت میں رہے، پچھ دنوں حضرت تھانوی گی صحبت میں بھی رہ کر استفادہ کیا، طب آپ نے مولانا حکیم محمد حسن صاحب سے پڑھی اور اس کو ذریعۂ معاش بنایا، مدرسہ احمد بیہ مدھو بن (جو اس وقت علاقہ کا ممتاز مدرسہ تھا) میں آپ شخ الحدیث سے ، پچھ دنوں آپ نے کلکتہ میں بھی تعلیمی خدمات انجام دیں، وہاں آپ کو مولانا ابوالکلام آزاد کی رفاقت حاصل ہوئی ، امارت شرعیہ بہار کے اولین معماروں میں ہیں، علم غیب اور بشریت رسول وغیرہ کے موضوعات پر آپ کے بعض غیر مطبوعہ رسائل بھی سے افسوس کہ وہ محفوظ نہ رہ سکے (حیات مجاہد مرتبہ مولانا خالد سیف اللہ رحمانی ص ۲۲ تا ۲۱، طبع ۲۰۰۲ ہوں ہا ہوں مدر آباد ہم مشاہیر علماء دارالعلوم دیوبند شاشر دفتر اجلاس صد سالہ دارالعلوم دیوبند مطابق ۱۲۰۰ ہوں مطابق مطابق مطابق مطابق مطابق مطابق مطابق ۱۹۸۰ء)

149 - حضرت مولاناسید عثان غنی صاحب کا تعلق اساس دیورہ صلع گیا کے خانوادہ سادت سے ہے۔ رجب ساسیا ہے مطابق جنوری ۱۹۹۱ء میں آپ کی پیدائش ہوئی، ابتدائی تعلیم وطن میں حاصل کی، اس کے بعد دارالعلوم دیوبند تشریف لے گئے، اور فراغت حاصل کی، قیام دیوبند کے زمانہ ہی سے حضرت شخ الہند آور مولانا عبید اللہ سند ہی و مولانا مدنی گی تحریکی سر گرمیوں میں حصہ لینے لگے تھے، وطن آئے تو حضرت مولاناسجاد کی سر پر ستی میں ان کا بیہ جو ہر کھل کرسامنے آیا، امارت شرعیہ قائم ہوئی تواس سے وابستہ ہوگئے، اور تادم آخریں امارت شرعیہ کے لئے وقف رہے، امارت شرعیہ کے پہلے با قاعدہ مفتی ہوئے، جریدہ امارت کی ترتیب بھی آپ سے متعلق رہی ، امارت شرعیہ کے فیل با قاعدہ عثانی دیوروی سے بیعت تھے، ۲۷ ذی الحجہ کے ۱۹ سے مطابق ۸ / دسمبر کے ۱۹ اء کو پٹنہ میں انتقال فرمایا اور خانقاہ مجیبیہ کے قبرستان میں مدفون ہوئے۔ (مزید حالات کے لئے دیکھئے فقاوی امارت شرعیہ اور "ٹوٹے ہوئے تارے" از شاہ مجد عثانی)

150 - حيات سجادص ١٣٥٥ مضمون مولانا عثمان غني ً-

،اس موقعہ پر حضرت مولاناشاہ محمد علی مو نگیری ؒ (خانقاہ رحمانی) کی طرف سے جو ہدایت نامہ جاری ہوااس کا پیہ حصہ بے حداہم اور تاریخی ہے:

"امارت شرعیہ کاخاص مقصد یہی ہے کہ مسلمانوں کو شریعت اسلامیہ سے آگاہ کریں، اور اسلام کی عملی زندگی میں روح بھو نکیں اس سے میری دلی خواہش ہے کہ نتمام مسلمان خصوصاً ہمارے متوسلین "امارت شرعیہ" کے مقاصد کی تکمیل میں مستعدی سے حصہ لیس، اور اس کو کامیاب بنانے کی کوشش کریں۔

اخیر میں یہ فقیراپنے خاص محبین سے اتنااور کہتاہے کہ اس وقت جوامیر شریعت ہیں، انہوں نے میرے کہنے سے اس امارت کو قبول کیا ہے، اب تمام محبین سے بہ اصر ارمنت کہتاہوں، کہ اس میں کسی قشم کا اختلاف نہ کریں، بلکہ اسلام میں اتفاق کی بنیاد قائم کریں، تا کہ صوبہ بہار کا اتفاق تمام ہندوستان کے لئے نظیر ہوجائے، اور اس نازک وقت میں سب مل کر پوری سعی اور توجہ کے ساتھ مخالفین اسلام آریہ وغیرہ جو اسلام کے مٹانے میں نہایت سرگرم ہیں، پوری مستعدی کے ساتھ تحریری اور تقریری ہم ممکن صورت سے ان کا مقابلہ کریں، اور تقریری ہم ممکن صورت سے ان کا مقابلہ کریں، ا

# د فتر امارت شرعیه کا قیام

9/ذی قعدہ ۱۹۳۹ میں دفتر امارت شرعیہ کا قیام عمل میں آیا،اور حضرت مولاناسجادؓ کی تحریک پر مجلس شوری نے مولانا محمد عثمان غن گوپہلاناظم امارت شرعیہ مقرر کیا۔

جمعیۃ علماء بہارنے بچھ ماہ قبل اپنی ایک تجویز کے ذریعہ بیت المال اور دارالقصناء قائم کیاتھا قیام امارت کے بعد مجلس شوری نے بیت المال اور دارالقصناء کو حضرت امیر شریعت کی نگر انی میں لے لیا، حضرت مولاناشاہ محمد نورالحسن بچلوارویؓ کوامارت شرعیہ کاپہلاناظم بیت المال اور قاضی شریعت مقرر کیا گیا۔

151 - تاريخ امارت ص ٨٦\_

د فتر امارت شرعیہ اور بیت المال کے قیام کے بعد محررین ، مبلغین، عمال اور محتسب مقرر کئے گئے۔

حضرت امیر شریعت اول مولاناشاہ بدرالدین سچلوارویؓ کازمانۂ امارت گوبہت مخضر (دوسال چارماہ)رہااور ۱۱/صفر ۱۹۲۳ ہے مطابق ۱۱/ستمبر ۱۹۲۴ ہے کو آپ کا انتقال ہو گیا،لیکن یہ زمانہ امارت کے تعارف واستحکام کے حق میں بہت بابر کت ثابت ہوا، حضرت مولاناسجادؓ نے امیر شریعت کی طرف سے بچارے صوبہ کادورہ فرمایا،اور تمام مسلمانوں سے نیابۃ بیعت کی۔

### حضرت امير شريعت اول كايبهلا فرمان

حضرت امیر شریعت اول نے انتخاب کے بعد درج ذیل پہلا فرمان جاری کیا: "خدا کا شکر ہے کہ صوبہ بہار واڑیسہ کے علماءومشائخ امارت شرعیہ جیسے اہم مذہبی فریضہ کی ادائیگی کے لئے آمادہ ہو گئے اور بھر اللہ نہایت جوش وعزم راسخ کے ساتھ بحسن و خوبی اس امر کو متفقہ طور پر انجام دیااور تمام ہندستان کے لئے ایک مہتم بالشان نظیر قائم کر دی۔ مگر اس امارت کا بار گر ال مجھ ضعیف و ناتواں کے کاندھے پر ڈالا گیاجس کے لئے میں تیار نہ تھالیکن اب جب کہ حضرات علماءومشائخ نے اس اہم منصب کے لئے متفقہ طور پر مجھ کو منتخب کیاہے اوراطاعت و فرماں بر داری کی بیعت کرلی اور نیزعوام کی ایک کثیر جماعت نے بھی بیعت کرلی تو اب میں نہایت عزم و استقلال کے ساتھ اس اہم منصب کے فرائض کی ادائیگی کے لئے اپنے دل میں خاص جوش یا تا ہوں اور اللہ تعالی کی توفیق پر اعتماد کرکے ہر طرح تیار ہوں لہذا آج میں عام اعلان کرتا ہوں، تمام خاص وعام کو متنبہ ہونا چاہیے کہ اس دور پر فتن اور شورش کے زمانہ میں سب سے بڑی سعادت جو تم کو ملی ہے وہ یہی قیام امارت شرعیہ ہے اگرتم نے اس کی قدر کی اوراس کی منزلت کو پہچانا اور اپنے عہد و میثاق پر قائم

<sup>&</sup>lt;sup>152</sup> - حيات سجاد ص ١٣٥،١٣٦ مضمون مولانا محمر عثان غني صاحب ً

رہے تو پھر انشاء اللہ تمام مصائب خس و خاشاک کی طرح اڑجائیں گے۔۔ صرف ایمان، خوف خد ااور حزم واحتیاط کے ساتھ استقلال کی ضرورت ہے، مسلمانوں کو سمجھ لیناچا ہیے کہ اس امارت کا مقصد کیا ہے، خدمت و حفاظت، بقائے عزت و ناموس دین، اجرائے احکام شرعیہ جو بجز اجتماعی قوت کے ممکن نہیں ہے، اور اسی لئے مقاصد و مصالح شرعیہ کو پیش نظر رکھ کر میں اسی نوع کے احکام جاری کروں گاجس سے حیات اجتماعی کو تعلق ہو اور وہ ایسے احکام ہوں گے جو مسلمانوں کی کسی عاصت کے خلاف نہ ہوں، ہمارا فرض ہوگا کہ کسی مسلمان کو کسی قشم کی تکلیف نہیں پہنچ، چونکہ یہ بیعت ہر شخص کے لئے نہایت ضروری ہے اس لئے قریب کے لوگوں کو یہاں آگر بیعت کر لینی چاہئے اور دو سرے اصلاع کے لئے میں اپنے نائب کوایک و فد کے ساتھ بیعت لینے اور تشر تے احکام کے لئے عنقریب روانہ کروں گا۔

مولاناعبد الحکیم او گانو کُ تحریر فرماتے ہیں:

"اس کے بعد بہار کے مختلف شہر ول میں مولاناسید شاہ محی الدین اور مولانامر حوم کی سرکر دگی میں امارت کاوفدگشت لگا تار ہا، اور مسلمانوں سے شرعی اور اسلامی زندگی بسر کرنے کا عہد و پیان اور قول و قرار لیتار ہا، اور دیکھا گیا کہ مسلمانوں نے بوری عقیدت اور خلوص کے ساتھ و فد کا خیر مقدم کیا، اور اطاعت و فرمانبر داری کا یقین دلایا"154

<sup>153 -</sup> مجموعه فرامین حصه اول حضرت امیر شریعت صوبه بهار واژیسه مد ظله العالی مرتبه مولانا ابوالبیان صاحب اعجاز گیلانی ناظر دارالامارة الشرعیة صوبه بهار واژیسه، مطبوعه دفتر امارت شرعیه تصلواری شریف به بسیاره نشر عیه دینی جدوجهد کاروش باب ص۸۱ مؤلفه حضرت مفتی محمد ظفیرالدین مفتاحی ً -

<sup>154</sup> **- م**حاس سجاد<sup>ص</sup> ۸\_

### حضرت امير شريعت اول کی آخری ہدايت

حضرت امیر شریعت اول نے اپنی وفات سے قبل اپنے دوسرے صاحبز ادے حضرت مولاناشاہ قمر الدین مچلوارویؓ کے ہاتھ سے درج ذیل تحریر املا کر ائی جس کو ہم ملت کے نام حضرت کی وصیت کہہ سکتے ہیں:

"شارع علیہ الصلاۃ والسلام نے ہم لوگوں کو جو صورت تنظیم تعلیم فرمائی ہے اس سے ہم کوئی دو سری صورت نہیں ہو سکتی، وہ یہ کہ ہر موقعہ انتظام میں زمام نظم کسی ایک شخص کے اختیار میں دے دیاجائے، اور سب لوگ اس کی اعانت کریں ، حدیث شریف میں ہے "اذاخر ج ثلثہ فی سفر فلیؤ مر و احد ہم (تین شخص بھی اگر سفر میں نکلیں تو چاہئے کہ وہ لوگ ایک شخص کو امیر بنالیں (جامع صغیر بسند حسن بحو الہ ابن ماحہ) 155"

## "مسّله انتخاب امير شريعت " (ثاني)

حضرت امیر شریعت اول کے وصال کے بعد کسی ممکنہ اندیشہ سے بچنے کے لئے بلا تاخیر "مسکلہ انتخاب امیر شریعت" کے عنوان سے حضرت مولانا سجادؓ نے ایک پہفلٹ شاکع فرمایا، جس کا مضمون یہ تھا:

"حضرت مولانا سیر شاہ حاجی محمد بدرالدین صاحب امیر شریعت قدس سرہ العزیز کی وفات سے جہاں اور قسم کی پریشانیاں مسلمانوں کولاحق ہوئی ہیں، وہاں بہت سے مسلمانوں کو تشویش ہوگی، اور فکر مند ہونگے کہ اب امارت شرعیہ کے متعلق کیا ہوگا ، کیونکہ یہ توظاہر ہے کہ امارت کا وجود نہ کوئی مخفی سیاسی چیز ہے، اور نہ وقتی ہوگا ، کیونکہ یہ خالص مذہبی اصول وشرعی تھم کے ماتحت مسلمانوں کی حیات وزندگی کے لئے لازمی چیز ہے، اور تمام اہل علم واکثر ارباب حل وعقد نے مناسب غورو کے لئے لازمی چیز ہے، اور تمام اہل علم واکثر ارباب حل وعقد نے مناسب غورو

<sup>&</sup>lt;sup>155</sup> - حسن حيات ص ١٢٥،١٢٦ ☆ تاريخ امارت ص ٩٢ بحو اله حاشيه معارف ـ

نمونہ پیش کیا۔ اگرچہ ابھی وہ تمام مقاصد جو پیش نظر ہیں اور منتہائے امور جو امارت کے ماتحت انجام پاناچاہئے اور مسلمانوں کو جس طرح پر قرون اولیٰ کی طرح متحد ہو کرایک طاقتور ہستی بن جاناچاہئے، ابھی تک یہ سب نہیں ہوا، اور شاید ابھی ایک مدت تک انتظار کرناہوگا۔

اس وقت مجھے یہ عرض کرناہے کہ عام مسلمانوں کو مطمئن رہناچاہئے کہ جن مقاصد کے لحاظ سے امارت شرعیہ قائم ہوئی ہے، اس کی بخیل کے لئے امارت شرعیہ ان شاءاللہ برابر قائم رہے گی، اس کے قیام وبقائی حیثیت سے کوئی تشویش کی وجہ نہیں ہاں ایک مسئلہ جدیدا نتخاب کا ہے اس کے لئے ایک تاریخ معین ہوگی، تمام ارباب حل وعقد کو دعوت دی جائے گی، اور بہت جلد نہایت آزادی کے ساتھ انتخاب عمل میں آئے گا، چنانچہ تاریخ انتخاب معین کرنے کے پہلے جمعیۃ علماء بہار کے ارکان منتظمہ ودیگر معزز علماء وارکان شوری امارت کو 19 / صفر سر سر ایعت باہمی مشورہ سے طے موتاری انتخاب امیر شریعت باہمی مشورہ سے طے حوتاری کے ان شاء اللہ تعالی دوہفتہ کے اندرا بتخاب عمل میں آئے گا، در لیکن اس کے بہلے امارت کا کام جس طرح تھا بہستور جاری رہے گا، اور جینے عہدہ داروار کان شوری اصول ہے۔ سے پہلے امارت کا کام جس طرح تھا بہستور جاری رہے گا، اور جینے عہدہ داروار کان گا، یہی مسئلہ نشر عی ہے اور یہی اصول ہے۔

خداکی ذات سے امید ہے کہ علاء بہار وعقلاء بہار کواللہ پاک نے جس طرح پہلے توفیق دی تھی، کہ تمام نفسانیت وخو درائی وخو د پیندی جھوڑ کر دین قویم کے اصول واحیاء کے لئے ایک ذات پر متفق ہو کر بیعت اطاعت کرلی تھی، اب بھی ایساہی کریں گے، اور بھولے ہوئے سبق کو یاد کرنے کے بعد اب بھی نہ بھولیں گے، اور اصل مقصد پر نگاہ کر کے جس طرح تمام اختلافات سے علحدہ ہو کر ایک شخص کو اپنا

امیر بنایا تھاویساہی اب بھی کریں گے "<sup>156</sup> جمعی**ۃ** علماء بہار کی مجلس منتظمیہ کا اجلاس

19/صفر ۳۳۳ بے صفر ۱۹/ستمبر ۱۹۲۴ء) بروزجمعہ بوقت ۳/بجے دن حضرت مولانا قاضی سید نور الحسن صاحب کے مکان پر جمعیۃ علماء بہار کی مجلس منتظمہ کامشتر کہ اجلاس انتخاب امیر کے مسئلہ پر غور وخوض کے لئے منعقد ہوا، جس میں درج ذیل حضرات نے شرکت کی:

☆مولانامحمر يوسف صاحب رمضان پور

☆مولاناعبدالشكور صاحب بهار نثريف

☆مولاناسيرشاه محمراسمعيل صاحب

☆مولاناابوالخيرات صاحب سيوان

☆مولانارياض احمه صاحب بتيا

☆مولاناخير الدين صاحب گيا

☆مولاناعبداللطيف صاحب گيا

☆مولانامحمر ظهر صاحب بهار شريف

☆مولاناعبدالكريم صاحب گيا

☆مولاناعبدالحكيم صاحب گيا

☆مولاناعبرالحمير صاحب در بهنگه

☆مولاناعبدالعزيزصاحب دربهنگه

☆مولاناعبدالوہاب صاحب در بھنگہ

☆مولانامحریسین صاحب آره

🖈 مولاناسید شاه نورالحسن صاحب قاضی مجلواری شریف

---- حواشی ------

156 - تاریخ امارت ص ۹۰ تا ۹۲

المحمولاناسيد محمد اسحاق صاحب نبير هٔ حضرت مولاناسيد محمد على صاحب مو نگير ☆مولانافرخندعلی صاحب سهسرام ☆مولاناابوالمحاس محمد سجاد صاحب نائب امير نثريعت 🖈 مولانا محمر عثمان غنی صاحب ناظم امارت شرعیه ☆مولانامقبول احمر صاحب در بھنگہ 🖈 مولانادیانت حسین صاحب در بھنگہ ☆مولانا قمر الدين صاحب در بهنگه ☆مولاناعبدالغفورصاحب آره ☆ قاضی احمد حسین صاحب گیا المحمولاناحس آرزوصاحب بھلواری شریف ☆مولاناعبدالهادي صاحب مڇلواري شريف ☆مولاناعبیدالله صاحب المحجم شریف گیا ☆مولاناعبدالصمدر حماني صاحب مو نگير ☆مولانااحمرالله صاحب گیا ☆مولاناسيد محمرصاحب گيا

اس اجلاس میں علاوہ دوسری تجویزوں کے حضرت امیر شریعت اول کی وفات کے لئے تجویز تعزیت منظور کی گئی ،اورا بتخاب امیر کے لئے ۹،۸ / رہیج الاول ۱۳۳۳ ہے (۲،۸ / اکتوبر ۱۹۲۳ ء) کی تاریخ بمقام بچلواری شریف طے کی گئی، جس میں اراکین جمعیة علاء بہار کے علاوہ دیگر اہل الرائے کو بھی مدعو کیا جانا منظور ہوا،اوراجلاس کی صدارت کے لئے حضرت مولاناسید شاہ محمد علی مونگیری کا اسم گرامی

تبحویز کیا گیا، مجلس استقبالیہ کے صدر حضرت مولانا قمرالدین مجلواروی مجلس استقبالیہ نے فوراً تمام علاء کرام واعیان بہار کے نام دعوتی خطوط روانہ کئے، اخبارات میں بھی اعلانات شائع کرائے گئے، حضرت مولانا سجاد گا بیفلٹ "مسئلہ انتخاب امیر شریعت "کی دوبارہ اشاعت کی گئی، اور بالآخر حسب تبحویز مجلس منتظمہ جمعیة علاء بہارہ ۸۸/رئیج الاول ۲۳۳ اور مطابق ۵۸/ اکتوبر ۱۹۲۳ء کو بھلواری شریف میں امیر شریعت ثانی کے انتخاب کے لئے عظیم الثان اجلاس منعقد ہوا، جس کی صدارت حضرت مولانا سیدشاہ محمد علی موئیری (خانقاہ رحمانی) نے منظور فرمائی تھی، لیکن آپ علالت کی وجہ سے تشریف نہ لا سکے اور آپ کی جگہ پر آپ کے بڑے صاحبزادے حضرت مولانا سیدشاہ لطف اللہ ؓ نے مند صدارت کوزینت بخشی، تلاوت و پر آپ کے بعد مجلس استقبالیہ کے صدر حضرت مولانا سیدشاہ قمر الدین بھلواروی ؓ نے انتہائی قیتی خطبہ استقبالیہ پیش فرمایا، جو بہت قیمتی معلومات پر مشتمل تھا، اور بے حدیبند کیا گیا، پھر صدراجلاس حضرت مولانا سیدشاہ بیش فرمایا، جو بہت قیمتی معلومات پر تفصیلی بحث کی گئی تھی، اس سے پہلے اس مسئلہ پر اتنی مفصل علمی تحریر مدلل اور علمی انداز میں مسئلۂ امارت پر تفصیلی بحث کی گئی تھی، اس سے پہلے اس مسئلہ پر اتنی مفصل علمی تحریر میں آئی تھی۔

157 - حضرت مولاناسید شاہ قمر الدین قادریؒ حضرت مولاناشاہ بدرالدین قادری کھلوارویؒ کے جھوٹے صاحبز ادے ہیں، آپ کی ولادت سلان کو تعدہ ۱۳۳ا ہے مطابق ۲۸ / اپریل ۱۹۹۵ ہوئی، ابتدائی کتابیں اپنے بڑے بھائی حضرت مولاناشاہ محی الدینؒ سے پڑھیں، پھر چند سال تک مولاناعبد العزیز المجھریؒ سے متوسطات تک کی کتابیں پڑھیں، اثنائے تعلیم مولاناالمجھری کا انتقال ہو گیا، تو مدرسہ حمید به قلعہ مولانا مجھری ہوئی۔ اور وہاں مولاناعبد الحمید ساکن راجو ضلع در بھنگہ ، اور مولانا مقبول احمد خان صاحب ساکن گوڑا ضلع در بھنگہ سے مسابی ہوئے، اور وہاں مولاناعبد الحمید ساکن راجو ضلع در بھنگہ سے اسلی و ستار بندی ہوئی جس میں مدرسہ حمید به اور خانقاہ معلی ہوئی۔ اور خانقاہ و گیا، تو مدرسیات کی تعلیم باطنی اور اجازت و خلافت اپنے والد ماجد سے حاصل کی، دوج کئے اور شیوخ حربین سے سند حمد یث محمید ہوئی۔ تعلیم باطنی اور اجازت و خلافت اپنے والد ماجد سے حاصل کی، دوج کئے اور شیوخ حربین سے سند حمد یث و اجازت حاصل کی، مدینہ منورہ میں سید عبد اللہ بن محمد غازی سے تصیدہ بردہ کی اجازت بھی ۲ / ذی الحبہ سے سامی ہوئی، تصوف اور دیگر موضوعات حاصل ہوئی، تحصیل علم کے بعد پچھون اللہ بین محمد میں مشغول رہے، پھر تصوف میں مشغول ہوگئے، تصوف اور دیگر موضوعات حاصل ہوئی، تحصیل علم کے بعد پھون اللہ بہاری اللہ بیا کہ بیاری الشان کے انتقال کے بعد باتفات رائے امیر شریعت ثالث منتخب ہوئے، آپ کی وفات ۲۳۰ / جمادی الثانیة لائے آپ کی فروری کے 19 ہے کو شب جمعہ میں ہوئی، خانقاہ مجیبہ رائے امیر شریعت ثالث منتخب ہوئے، آپ کی وفات ۲۳۰ / جمادی الثانیة لائے آپ کے قبر سانی میں مذون ہیں (تذکر کہ علیاء بہارج اص ۲۳۳ / حمال کا الثاقات کے ساتھ)

اس کے بعد حضرت مولانا سجاد ؓ نے ملک سے آئے ہوئے مختلف پیغامات کی خواندگی فرمائی ، مثلاً حضرت مولانا حبیب الرحمن عثانی ؓ (اس وقت کے نائب مہتم دارالعلوم دیوبند) حضرت مولانا حافظ احمد سعید صاحب ناظم جمعیة علماء ہندو غیرہ ، اس اجلاس میں شیخ الاسلام حضرت مولانا سید حسین احمد مدنی ؓ بھی تشریف لانے والے تھے ، لیکن ریلوے لائن کے خراب ہوجانے کی وجہ سے شریک نہ ہوسکے ، اس کی طلاع بھی مجمع کو حضرت مولانا سجاد صاحب ؓ نے دی ، جو تارکی صورت میں دیوبند سے آیا تھا۔

اس کے بعد انتخاب امیر کاعمل شروع ہو گیااور کافی دیر تک بحث و متحیص کے بعد امیر شریعت ثانی کی حیثیت سے باتفاق رائے حضرت مولاناسید شاہ محی الدین بھلوارویؓ کا انتخاب عمل میں آیا<sup>158</sup>اور حضرت مولاناابوالمحاسن محمد سجادؓ بدستورنائب امیر شریعت کے منصب پر فائزرہے۔

دینی وملی کاموں میں ہمیشہ پیش پیش رہے، صوبہ بہار کی خلافت سمیٹی کے آپ صدر تھے، آرہ خلافت کا نفرنس کی آپ نے صدارت فرمائی، اس موقعہ پر آپ نے بڑی مؤثر اور پرجوش صدارتی تقریر فرمائی، اس کے بعد ہی آپ کے نام گر فتاری کاوار نٹ جاری ہوا، اور دوسرے مواقع پر بھی تقریر کرنے کے جرم میں وارنٹ جاری ہوئے لیکن اس کی تعمیل کبھی نہیں ہوئی۔

جمعیۃ علماء ہند کی تحریک میں بھی شامل رہے،جمعیۃ کے دوسرے اجلاس عام (<u>۱۹۲۰ء</u>) دہلی میں شرکت کی،جمعیۃ علماء بہار کے سالانہ اجلاس در بھنگہ کی صدارت فرمائی،اور نہایت بلیغ وعالمانہ خطبہ پڑھا۔

اپنے والد کے بعد ۱۹/صفر المظفر ۱۳۸۳ ایرے مطابق ۱۹/ستمبر ۱۹۲۴ء بروز جمعہ خانقاہ مجیبیہ کے صاحب سجادہ قرار پائے ، اور

دوسرے دن (۹/ربیج الاول) کو ۱۱/بجے دن میں اندرون خانقاہ مجیبیہ ایک اجلاس عام منعقد ہوا، جس میں سب سے پہلے حضرت مولانا محمد سجاد صاحب ؓ نے یہ اعلان فرمایا کہ:

"كل كى مجلس جس كوا بتخاب امير شريعت كاحق ديا گيا تھااس نے مولانا شاہ محمر محى الدين صاحب كوبا تفاق امير شريعت منتخب كيا، اور اطاعت في المعروف كاعهدوا ثق كيا

اس اعلان کوس کر جملہ حاضرین کے چہروں پر بشاشت پھیل گئی،اس اجلاس میں قریب چار ہزار ( ۲۰۰۰) آدمی شریک نظیب اخیر میں نومنتخب امیر شریعت نے انتہائی پر سوزاور پر اثر خطاب فرمایا اور حاضرین سے سمع وطاعت کاعہد لیا۔

اس اجلاس میں سحبان الہند حضرت مولانااحد سعید دہلویؒ اور مولاناحافظ عبد الحلیم صدیقی بھی شریک ہوئے۔اجلاس میں ان دونوں بزرگوں کی بھی پر جوش اور مؤثر تقریریں ہوئیں، پھر دعاپر جلسہ کے اختتام کااعلان کیا گیا گیا۔

9/ربیج الاول ۱۳۳۳ هر (۸/ اکتوبر ۱۹۲۳ و) کوایک عظیم الثان اجلاس میں بالاتفاق امیر شریعت بہارو اڑیسہ منتخب ہوئے، جس میں تقریباً چار ہزار علاء ، صوفیاء اور دانشوران شریک ہوئے، ۱۳۳/ شعبان المعظم ۱۳۳۳ هر ۲۲۱ / فروری ۱۹۲۲ و کوسعادت حج سے بہرہ ورہوئے۔

آپ ملک کے ممتاز عالم دین تھے، علوم عقلیہ و نقلیہ میں مہارت تا مہ حاصل تھی، فقہ کی جزئیات پربڑی گہری نگاہ تھی، عربی اور بیس بھی بڑی دستگاہ رکھتے تھے، آپ کے یاد گار چار خطبے، کچھ عربی خطوط اور عربی قصید ہے ہیں، (جس کی تفصیل اعیان وطن میں موجود ہے) آپ کی کوئی مستقل تصنیف تو موجود نہیں ہے، لیکن مختلف مواقع پر جو کچھ آپ نے تحریر فرمایا ہے اس سے زور تحریر اور آپ کی سیاسی بصیرت کا اندازہ ہو تاہے، حضرت سید احمد بن ادریس اولیی شاذ کی کے حالات پر مشتمل ایک رسالہ (۲۲ صفحات ) ہے، جو کتاب "محامد ثمانیہ واوراد شاذ لیہ "کے آخر میں شائع ہو چکا ہے، شعر وشاعری کا بھی نفیس ذوق رکھتے تھے، آپ کے عہد میں امارت شرعیہ نے بہت زیادہ ترقی کی، آپ ہی کے عہد میں امارت شرعیہ نے بہت زیادہ ترقی کی، آپ ہی کے عہد میں امارت شرعیہ شنبہ کووفات پائی، (ماخوذ از :اعیان وطن (آثارات کھلواری شریف) ص ۹۳ تا ۱۰ امولفہ: حضرت مولانا تھیم سید شاہ شعیب نیر کھلوارو گئی جدوجہد کاروشن باب ص ۹۳،۹۵ مؤلفہ: حضرت مفتی مجمد ظفیر الدین مفتاحی ٹیل محکی الملۃ والدین "مؤلفہ حضرت مولانا شاہ عون احمد کاروشن باب ص ۹۳،۹۵ مؤلفہ: حضرت مفتی محمد ظفیر الدین مفتاحی ٹیل محکی الملۃ والدین "مؤلفہ حضرت مولانا شاہ عون احمد کاروشن باب ص ۹۳،۹۵ مؤلفہ: حضرت مفتی محمد ظفیر الدین مفتاحی ٹیل محکی الملۃ والدین "مؤلفہ حضرت مولانا شاہ عون احمد کاروشن باب ص ۹۳،۹۵ مؤلفہ: حضرت مفتی محمد ظفیر الدین مفتاحی ٹیل محکی الملۃ والدین "مؤلفہ حضرت مولانا شاہ عون

<sup>159</sup> - تاریخ امارت ص ۹۳ تا ۱۰ ا

# حضرت امیر شریعت ثانی کے عہد میں امارت شرعیہ کی توسیع وترقی

حضرت امیر شریعت ثانی کازمانهٔ امارت کافی طویل (۱۳۳سال سے زائد) رہا، اوراس دوران امارت کوکافی وسعت وترقی حاصل ہوئی، حضرت مولاناسجاد گو بھی آپ کے ساتھ کام کرنے کی طویل مدت میسر ہوئی، آپ کے زمانهٔ امارت میں حضرت مولانا تقریباً ۱۵، ۱۲ / سال باحیات رہے ، اورامارت شرعیہ کوبام عروج تک پہونجادیا۔

# امارت شرعیه کی پالیسی کا اعلان

ہے حضرت امیر شریعت ثانی کے زمانے میں امارت شرعیہ کی آواز بہار کے گاؤں گاؤں تک بہونچانے کے لئے قاضی احمد حسین صاحب کی تحریک اور حضرت مولاناسجاد کی تائید سے و سخطی مہم شروع کی گئی، جس میں امارت شرعیہ کی تائید میں ایک تفصیلی مضمون مرتب کرکے اس پر مختلف مسلک ومشرب کے بیالیس (۲۲) ممتاز علماء سے و سخط کرائے گئے، اور مخضر رسالہ (۱۲صفحات) کی شکل میں اس کوبڑے بیانے پرشائع کیا گیا، اس سے امارت شرعیہ کے تعارف اور اس کے نظام کی توسیع واشاعت میں کافی مدد ملی، اور عوام وخواص کا اعتاد مضبوط ہوا 160۔

اس رسالہ کا ایک افتباس (جس سے امارت شرعیہ کی پالیسی ظاہر ہوتی ہے) ملاحظہ فرمائیں:
"ان تمام باتوں کے ساتھ ساتھ یہ امر نہایت قابل افسوس ہے کہ بعض حضرات تو
ابتد اہی سے اس معاملہ میں متر ددر ہے گریہ امر چندال قابل تعجب نہیں ہے جیسا
کہ اوپر ذکر کیا گیا کہ ایک عرصہ دراز کی متر وک العمل شے کے دوبارہ اجرامیں اس
فشم کا تخیل ہوناکوئی مستبعد امر نہیں ہے، لیکن اس سے زیادہ افسوسناک یہ ہے کچھ
لوگ "امارت شرعیہ "کووہا بیت کی نشر واشاعت کا اور بعض حضرات بدعات کی
ترویج کا ذریعہ سمجھتے ہیں، لیکن یہ دونوں باتیں قطعاً غلط ہیں، اور یہ غلطی امارت
شرعیہ کے طریقہ کارسے ناوا قفیت کی بنیاد پر ہوئی ہے، مختلف فیہ مسائل میں جن کی

<sup>160 -</sup> حسن حیات ص ۴ مهما تا ۱۹۷۷، په پورامضمون اور علماء کرام کے اساء گرامی اس کتاب میں موجود ہیں۔

ضرورت اجماعی زندگی اوراسلامی تمدن میں نہیں ہے،امیر شریعت بحیثیت امیر شریعت نقیا یاا ثبا تاکوئی تھم جاری نہیں فرمائیں گے،ان مختلف فیہ مسائل میں ہر مسلمان آزادہے اپنی شخفیق یااپنے اساتذہ وشیوخ کی شخفیق کی بناپر جس مسلک کو چاہے اختیار کرے، اس قسم کی آزادی جس طرح مامورین اور تمام مسلمانان بہار کے لئے ہے،اسی طرح خودامیر شریعت اور کار کنان امارت کے لئے بھی ہے "161

#### نظارت امور نثر عيه

امیر شریعت ثانی ہی کے عہد میں حضرت مولانا محمد سجاد ؓ نے امارت شرعیہ کے استحکام وتوسیع کی غرض سے "مسودہ نظارت امور شرعیہ "مرتب فرمایا، جس کے مطالعہ سے معلوم ہو تاہے، کہ حضرت مولانا ؓ اسلام کے مکمل اجتماعی نظام کے قیام کی جدوجہد کوجہال ضروری سبجھتے تھے، وہال دو سری طرف کم سے کم جو چیز مل سکتی ہو، اسے زیادہ کی تمنامیں چھوڑنے کو بھی تیار نہ تھے، مسودہ مذکورہ حضرت مولانا ؓ کے اس خط کے ساتھ ذیل میں درج کیاجا تاہے، جو مولانا ؓ نے استصواب رائے کے لئے ذمہ داران کے پاس بھیجا تھا:

د فتر امارت شر عیه، صوبه بهار واژیسه

ت پلواری شریف بینه ۲۵/صفر کے۳۵ اِ ص

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته

منسلکہ خط مطبوعہ آپ کی خدمت میں ارسال ہے، یہ خط مختلف صوبوں کے مسلمان وزراء کے نام بھیجناچا ہتا ہوں، اس مسودہ میں جس کی بیشی کی ضرورت ہو کر کے بھیج دیں، تاکہ دوبارہ آپ کی رائے کی روشنی میں خط مرتب کر کے بھیج دوں، اس سلسلہ میں اور بھی مفید باتیں ذہن میں آئیں تو مطلع فرما کر مشکور فرمائیں۔
میری آئکھ کی روشنی میں مرض کی وجہ سے کمی آگئ ہے، اس وجہ سے ایک حد تک خود لکھنے پڑھنے سے مجبور ہوں۔
والسلام

ـــ حواشی ــــ حواشی

<sup>161 -</sup> اختلاف مسلك اورامارت شرعيه ص9 شائع كر ده مكتبه امارت شرعيه تجلواري شريف پينه -

### (مولانا)ابوالمحاسن محمد سجاد (نائب امير شريعت صوبه بهارواڙيسه)

-----

د فتر امارت شر عیه صوبه بهار واژیسه مچلواری شریف پینه

#### مسوده

مکر می! السلام علیکم ورحمة الله وبر کاته ایک ضروری امر کے لئے بیہ عریضہ بھیج رہاہوں امید ہے کہ آپ اس پرخاص توجہ فرمائیں گے۔

آپ کے علم میں ہے کہ ہندوستان میں علاء اور مسلمانوں کا یہ مطالبہ رہاہے کہ یہاں

کے نظام حکومت میں مسلمانوں کی تعلیم ، تربیت ، معاشر ت ، اور قوانین مذہبی کے

تخفظ کے لئے ایک مخصوص ادارہ قائم کیاجائے ، لیکن ان بارسوخ حضرات کی وجہ

سے جن کی نظر میں اس کی اہمیت نہ تھی ، یہ مطالبہ وہ قوت حاصل نہ کرسکا، جس کا یہ

مستحق تھا، اور انگریزوں کی اس کھلی روش کے بعد جو انہوں نے سو(۱۰۰) برس

کے عرصہ میں ہندوستان سے اسلامی تمدن کے مٹانے میں اختیار کی ہے ، یہ توقع

رکھنا کہ اس مطالبہ کووہ آسانی سے قبول کرلیں گے ، عبث تھا، لیکن اس مقصد کے

حصول کی کوشش حتی الوسع ہم لوگوں نے جاری رکھی ہے۔

حصول کی کوشش حتی الوسع ہم لوگوں نے جاری رکھی ہے۔

اب جب کہ موجو دہ اصلاحات کے نفاذ نے ہندوستان میں ناقص ، لیکن قومی حکومت

کی بنیاد رکھ دی ہے ، اور بعض اموراب ایک حد تک نمائندگان جمہور کے ہاتھ میں

ملمانوں کا کم از کم مطالبہ یہ تھا، ایک بااختیار حاکم امور شرعیہ کی انجام د ہی کے لئے

مسلمانوں کا کم از کم مطالبہ یہ تھا، ایک بااختیار حاکم امور شرعیہ کی انجام د ہی کے لئے

مقرر کیاجائے جو قاضی کاتقر رکرے اور مسلمانوں کے تمام امور مذہبی (جن کا تعلق صرف مسلمانوں سے ہو) کا نگراں رہے،اور خصوصیت سے مسلمانوں کی مذہبی تعلیم وتربت کامحافظ ہو،اس مقصد کے حصول کے لئے سب سے بہتر راہ توبہ تھی کہ اعلان بنیادی حقوق ۔۔۔۔(Fundamentle Rights)کے سلسلہ میں ہندوستان کے نظام اساسی میں یہ چیزیں موجو دہو تیں، لیکن افسوس کہ یہ نہ ہوسکا۔ اب موجودہ حالات میں یہ مناسب ہے کہ نظام شرعی کا ایک ایساخا کہ پیش کیاجائے ،جو موجو دہ اصلاحات کے ذریعہ پآسانی چل سکے،اس سے اصلی مطالبہ تو بورانہ ہو گا لیکن یہ ہو گا کہ ایک ناقص نقش تیار ہو جائے گا،اور کسی حد تک مسلمانوں کی بعض شكابات ومشكلات كاليجھ ازاليہ ہو حائے گا۔

#### اسکیم بیرے:

ا-ہر حکومت میں "ناظر اموراسلامیہ" کا ایک عہدہ رکھاجائے (جومختلف محکموں کے ڈائر کٹر کے مثل ایک عہدہ ہواور یہ عہدہ دارکسی مسلمان وزیر کے ماتحت ہو)اوراس کے متعلق حسب ذیل امور ہوں:

(الف)مسلم او قاف

(ب) تقرر قضاۃ یا تفویض اختیارات قاضی، یاجیوری کے تعین میں مشورہ دینا۔

(ج) ہندوستانی بین الا قوامی معاملات کے متعلق اسلامی بین الا قوامی اصول کے ماتحت حکومت کومشورہ دینا(اس کی رائے کاان معاملات میں ایکسپرٹ (ماہر) کی

رائے کی حیثت سے لحاظ رکھا جائے۔

(د) تعلیم کے ہر صیغہ اور درجہ میں مذہبی تعلیم کا نظم یا نگرانی (جیسی صورت حال اور ضرورت ہو)اس کے تحت ہو۔

(ہ) مسلمانوں کے پرسٹل لاء کے متعلق قانون سازی کی نگرانی اور اس کے متعلق اگر کوئی غلطی ہو رہی ہو پاکسی ذریعہ سے ہوگئی ہو تو حکومت کواصلاح کامشورہ دینا۔ (۲) ناظر اموراسلامیه "کے ساتھ ایک مخضر مجلس مشورہ لا کق مسلمانوں کی ہو۔ (۳) تمام تقرریاں اورانتخاب مؤقت ہوں۔

(۷-الف) متذكرہ محكمہ كے ساتھ ساتھ حكومت ايك قانون "فنخ نكاح" طلاق و تفريق ،، وخلع و غيرہ كے لئے اسلامی اصول كے ماتحت پاس كرائے، جس سے وہ مشكلات دور ہو جائيں، جو موجو دہ عہد ميں شرعاً قاضی مجتهد كے فقد ان سے لاحق ہيں اور ہوں گی۔

(ب) تقرر قاضی کے لئے فی الحال بیہ صورت اختیار کی جائے کہ مسلمان منصف اور جج کے تقرر کے معیار میں اس کا لحاظ رکھاجائے، کہ فقہ اسلامی کی براہ راست معلومات ان کو ہوں ، یا اقل درجہ اس خاص صنف میں ہندوستانی (اردو) میں ضروری تالیفات مہیا کر دی جائیں، (اور اس کاڈیپارٹمنٹل امتحان بھی لے لیاجائے) اور تفویض اختیارات کے وقت ہائی کورٹ یاجوڈیشنل محکمہ جس کے بھی حدود ہوں ، ان ہی حکام کو نکاح، طلاق اور تفریق وغیرہ کے مقدمات کی ساعت کے اختیارات دیئے جائیں۔

(ج) ان مقدمات کی ساعت کاضابطہ اسلامی آداب قضائے مطابق اردومیں تیار کردیا جائے، اس طرح تقرر قضاۃ کامسکلہ بغیر کسی مزیدمالی بار کے کسی حد تک حل ہوجائے گا۔

"ناظر اموراسلامیہ "مسلم او قاف کے ساتھ دوسرے امور حکومت انجام دے گا، تو کوئی مزید مالی بار بھی حکومت پر ایسانہ پڑے گا، جو غیر معمولی ہو۔

ایک اور ضروری امر مسلمانوں کی فوری توجہ کا مختاج ہے، یہ ظاہر ہے کہ مسلمانوں کی تمام تر تہذیب و تمدن اور معاشرت کی بنامذہب پرہے، اب تک انگریزوں نے مسلمانوں کے تمدن کو مٹانے کے لئے طرح طرح کے نظریئے پیدا کئے ان میں ایک مسلمانوں کے تمدن کو مٹانے کے لئے طرح طرح کے نظریئے پیدا کئے ان میں ایک بیہ بھی تھا کہ "حکومت مذہبی تعلیم کی ذمہ دار نہیں ہوسکتی "اب جب کہ نئی

اصلاحات نے صوبوں میں قومی حکومت کی ایک شکل پیدا کردی ہے، یہ حکومتیں جیسی کچھ بھی ہوں، بہر حال قومی حکومت ہیں، توان کومسلمانوں کے اس جائز واجبی مطالبہ سے کہ تعلیم کے ہر درجہ میں مذہبی تعلیم کا نظم کیا جائے، بے اعتنائی نہ بر تنی چاہئے، مسلمانوں کے لئے یہ مسئلہ وقت کے تمام مسائل سے اہم ہے، اس لئے حکومت اور قوم کو اس طرف فوراً توجہ کرنی چاہئے، کیونکہ مسلمانوں کے ہر اجتماعی اور انفرادی اخلاق کی کمزوری کی بناان کی مذہبی معلومات اور تربیت کی کمی ہی ہے، اور انفرادی اخلاق سے ان کی بہت سی کمزوریوں کی اصلاح بیک وقت ہوجائے اور اس ایک اصلاح بیک وقت ہوجائے گی، جو حکومت وقت اور ملک سب کے لئے یکسال مفید ہوگی۔

(مولانا) ابوالمحاسن محمد سجاد (نائب امير شريعت بهارواڑييه) بچلواری شريف پٹنه 162 اس پر حضرت مولانامفتی محمد ظفير الدين صاحب ؓ نے بجاطو پر لکھا ہے کہ:
"اگر مولانا (سجاد صاحب ؓ) کی فکر اور امارت شرعیہ کے نظام کو مختلف صوبے قبول کر لیتے اور امير الهند کا انتخاب ہو جاتا، اور مسلمانوں کے اس اجتماعی نظام کو ہندوستان کے دستور اساسی میں منوالیا جاتا تو یقیناً آج کے حالات کچھ اور ہوتے اور باربار پر سنل لاء میں ترمیم اور دین میں مداخلت کا سوال کھڑ انہ ہوتا "163

\_\_\_\_\_

<sup>&</sup>lt;sup>162</sup> - امارت شرعیه دینی جدوجهد کاروشن باب ص۰۵ اتاااا

<sup>&</sup>lt;sup>163</sup> - امارت شرعیه دینی جدوجهد کاروشن باب ص ۱۱۱

# امارت نثر عیہ حضرت مولاناسجادؓ کے عہد میں

امارت شرعیه میں در حقیقت حضرت مولاناسجاد آبی ہی مرکزاعصاب سے، آپ میں منصوب بنانے اوران کو عملی قالب میں ڈھالنے کی جوبے نظیر صلاحیت موجود تھی ،اس سے ایک زمانہ واقف ہے، حضرت امیر شریعت ثانی مولاناشاہ محی الدین مضرت مولاناسجاد کی وفات پر اپنا تأثران الفاظ میں بیان فرمایا:

"مفید تحریکات پیداکرنا پھران کو عمل میں لانے کی جو صلاحیت یہ رکھتے تھے،اس صلاحیت کادوسر ا آدمی نظر نہیں آتا"<sup>164</sup>

حضرت مولاناسجادؓ کی حیات مبار کہ میں امارت شرعیہ کے بنیادی طور پر کل آٹھ (۸)مستقل شعبے قائم ہوئے، جن کے ذریعہ پورے بہار میں دینی، علمی اور ملی سر گر میاں انجام دی گئیں:

ان شعبہ جات کا تفصیلی تعارف حضرت مولانا عبد الصمدر حمانی کی کتاب " تاریخ امارت "میں موجو دہے، یہاں بطور شہ سر خیاں ان کا اجمالی تذکرہ پیش کیا جاتا ہے:

#### دارالقصناء

164 - حيات سجادص ٦٨ مضمون حضرت امير شريعت ثاني مولاناشاه محي الدين تجيلوارويَّ-

ہو چکے ہیں۔

دارالا فتأء

ہ دارالا فتاء بھی قیام امارت کے ساتھ ہی شروع ہو گیاتھا، جس میں خود حضرت مولاناسجاد ہی فتویٰ کاکام بھی کرتے تھے، حضرت مولانا کے فقاوی کا مجموعہ "محاس الفتاویٰ" فقاویٰ امارت شرعیہ جلداول کے نام سے امارت شرعیہ سے شائع ہو چکا ہے، لیکن بعد میں آپ کی مصروفیات کی بناپریہ شعبہ مولانا محمد عثمان عنی صاحب ؓ کے حوالے کر دیا گیا،اورآپ اس کے پہلے باضابطہ مفتی قرار پائے، بعد کے ادوار میں اس شعبہ سے بڑے اہم علماء وابستہ ہوئے مثلاً: مولاناعبدالصمد رحمانی ؓ، مفتی عباس ؓ، مفتی کی قاسمی ؓ، اور مفتی صدر عالم قاسمی ؓ وغیرہ۔

#### شعبهٔ دعوت و تبلیغ

166

اس شعبہ نے بدعات و منکرات کے خاتمہ ،ار تداد وانحراف کے فتنوں سے تحفظ اور دین حق کی توسیع واشاعت میں عظیم الثان خدمات انجام دیں ،خود حضرت مولانا سجاد نے شد ھی تحریک اور چمپارن کے علاقے میں گدیوں کے در میان تھیلے ہوئے ارتداد کامقابلہ کیا 165

اللہ ختنۂ راجیال کے انسداد کے لئے حضرت مولاناسجادؓ نے صوبہ کے مختلف مقامات پر جلسے کرائے کے ایک کرائے

"راجپال ایک آریہ تھاجس نے "رنگیلار سول" نامی ایک ناپاک کتاب لکھی تھی،اور حکومت پنجاب نے جب اس پر مقدمہ چلا یا توہائی کورٹ سے وہ رہاہو گیا،اس واقعہ سے مسلمانان ہند میں ایک ہیجان پیداہو گیا،اور خطرہ ہوا کہ مفسد اور شرپند عناصراسی طرح اپنے خبث کامظاہرہ کریں گے،اس لئے بچرے ہندوستان میں احتجاجی جلنے اور مظاہرے ہوئے،اور حکومت ہندسے قانون میں ترمیم کامطالبہ کیا گیا،۔۔۔۔۔ایک مسلمان نے راجیال کو قتل کر دیا اور حکومت ہندنے قانون میں الیی ترمیم منظور کی کہ دوبارہ اس طرح کی کوئی

<sup>165-</sup> آپ کے تذکرہ نگاروں کابیان ہے کہ چمپارن میں گدی قوم کے تقریباً چارسو(۴۰۰) افراد العیاذ باللہ ارتداد کا شکار ہوگئے تھے، آپ کو خبر ملی توخود تشریف لے گئے اور آپ کی کوششوں سے الحمد اللہ تمام مرتدین تائب ہو کر حلقہ بگوش اسلام ہو گئے (حیات سجادص ۱۱۲،۱۱۳)

<sup>166 -</sup> حيات سجاد ص ١٣٦٠ المضمون مولا نامجر عثمان غني ً-

# اس سلسلے کی مزید تفصیلات کے لئے حیات ابوالمحاس کامطالعہ کریں۔

شعبهٔ تنظیم

ہاں شعبہ کامقصدریاست کے ایک ایک فرد کوامارت نثر عیہ سے وابستہ کرنااور ہر بالغ کمانے والے شخص سے سالانہ محصول وصول کرناہے،اس کے لئے بعض علاقوں میں خود حضرت مولاناسجاد صاحب ّ نے بھی دورے فرمائے۔

چمپارن کے مسلمان حضرت مولاناسے بہت مانوس تھے، تقریباً ہمر سال اواخر شعبان میں آپ وہاں کا دورہ فرماتے تھے، اورر مضان کابڑا حصہ وہیں گذارتے تھے، ۔۔۔ ہم ۱۹۳۰ء کے زلزلہ کے موقعہ پر بھی جب آپ کے اکلوتے صاحبزادہ کی وفات ہوئی تو آپ چمپارن ہی میں تھے۔۔ اسی طرح جس ملیریا بخار میں آپ کی وفات ہوئی آپ کے بعض تذکرہ نگاروں کے مطابق اس کا آغاز بھی چمپارن ہی سے ہوا تھا 167۔

ہے چبپاران کے علاوہ ساران ، پورنیہ اوردر بھنگہ وغیرہ کے اسفار بھی آپ نے بکٹرت فرمائے، پورنیہ کاسفر نامہ توبعنوان "ضلع پورنیہ کادورہ –مسلمانوں کاجوش وخروش –خوش آئند توقعات "خودآپ کے قلم سے موجودہے، جس میں مسلمانان پورنیہ کی دینی، اخلاقی اور معاشی صورت حال کا آئینہ بھی آگیاہے 168۔

ہے۔ اسی شعبہ کے تحت ہر چھوٹی بڑی آبادی میں مذہبی سربراہ مقرر کئے گئے جن کا اصطلاحی نام نقیب تھا،نقیب امیر شریعت اور عوام کے در میان واسطہ ہو تاہے۔ جن تعلیہ

شعبهٔ تعلیم

اس شعبہ کا مقصد ریاست کے مسلمانوں میں تعلیمی شعور پیدا کرناتھا،اس شعبہ کے تحت مختلف علاقوں میں مدارس و مکاتب اوراسکول قائم کئے،غریب طلبہ کے لئے وظائف کا انتظام کیا گیا۔

كتاب شائع نه كي جاسكے " (حيات سجادص ١٣٧ مضمون مولاناعثمان غنيٌّ)

<sup>167</sup> - حيات سجادص ١١١،١١٢ مضمون حافظ محمر ثاني صاحب

168 - ديكھئے"مقالات سجادص ۸۲ تا101

ہ چیپارن کے دیہاتوں میں خود مولانا سجاد ؓ نے اپنی نگر انی میں مکاتب قائم کئے ، خاص گدی قوم کے کے کے بیاتوں میں خود مولانا سجاد ؓ نے کہ کمل کفالت کی ذمہ داری امارت شرعیہ نے لی۔

کے لئے بھی دومکاتب قائم کئے گئے ، جن کے اخر اجات کی مکمل کفالت کی ذمہ داری امارت شرعیہ نے لی۔

ہمبر ضحے ، توان کی کو ششوں سے ایک مسلمان معلم کو گور نمنٹ کی طرف سے بحال کر ایا گیا <sup>169</sup>۔

شعبۂ شخفط مسلمین

کاس شعبہ کامقصد مسلمانوں کی جان ومال ، دین وابیان اور عزت وآبر و کے تحفظ کے لئے منظم کوششیں کرناتھا۔

اس شعبہ کے تحت فسادات یاحاد ثات کے موقعہ پر مسلمانوں کی امداد کا خصوصی اہتمام کیا گیا، حضرت مولانا سجاد ؓ کے زمانہ میں ۲/اگست کے ۱۹۳۰ء (۲۲٪ جمادی الاولی ۱۳۵۹ء هر) کو بتیامیں انتہائی بھیانک فساد ہوا ، بارہ (۱۲) مسلمان شہید اور سینکڑوں زخمی ہوئے، بے شار مکانات نذرا تش کئے گئے، مولانا ؓ اس موقعہ پر بنفس نفیس وہاں تشریف لے گئے، اور انتہائی مشکل اور پر خطر راستوں کا سفر طے کر کے متعلقہ مقامات تک پہونچے، اور مسلسل چھ سات ماہ بتیامیں قیام فرمایا، بڑے بڑے قانون دانوں کی خدمات حاصل کیں اور مظلوموں کو انصاف دلا کر اور ظالموں کو ان کے کیفر کر دار تک پہونچا کر دم لیا، ایمان

ہے اسمبلی اور کونسل میں جب بھی کوئی ایسامسودہ قانون آیاجس کاکوئی اثر کسی اسلامی معاملہ بریٹ تاہو توسب سے پہلے حضرت مولانا محمد سجاد ؓاس کی مخالفت فرماتے تھے۔

مولاناعثان غنی صاحب کابیان ہے کہ:

"راقم الحروف كوخاص تاكيد تقى كەجب كوئى مسوده كانون ياكسى عدالت كافيصلە ايسا ہوجس كى زدكسى اسلامى قانون پرپڑتى ہوتو فوراً اس كى مخالفت ميں مضامين

<sup>----</sup> حواشی -----

<sup>169 -</sup> حيات سجادص ۱۱۵،۱۱۵ مضمون حافظ محمد ثاني صاحب

<sup>170 -</sup> حيات سجادص ١١٥ تا ١١٨ مضمون حافظ محمد ثاني صاحب، وص ١٢٩ ، ١٢٩ مضمون حاجي عد الت حسين \_

کھواور جمعیة علماء ہند کو خط کے ذریعہ اطلاع دو"<sup>171</sup>

#### شعبهٔ نشرواشاعت

ہ اس کا مقصد ادارہ کا تعارف، ادارہ کے پیغامات کی ترسیل، دینی علوم کی اشاعت اور باہم افراد وعمال کے در میان رابطوں کو مضبوط کرنا تھا، اسی شعبہ سے اولاً جرید ہُ امارت جاری کیا گیا جس کی ادارت حضرت مولانا عثمان غنی ہی شے 172۔

#### بيت المال

ہے۔۔۔ بعد شاہ قبر الدین کھلواروگ (جوبعد میں امیر شریعت ثالث بھی ہوئے) پہلے ناظم ہیں شفافیت پیدا کرناتھا، حضرت مولانا شاہ قبر الدین کھلواروگ (جوبعد میں امیر شریعت ثالث بھی ہوئے) پہلے ناظم ہیت المال مقرر ہوئے۔۔۔ بعد میں جب قاضی احمد حسین صاحب مستقل دفتر امارت شرعیہ میں رہنے لگے تو انہوں نے نظام ہیت المال کو کافی ترقی دی ، قاضی صاحب چاہتے ہے کہ امارت شرعیہ کابیت المال اس معیار کاہو جس معیار کاسر کاری کافی ترقی دی ، قاضی صاحب چاہتے ہے کہ امارت شرعیہ کابیت المال اس معیار کاہو جس معیار کاسر کاری محکم کھڑ انہ ہو تاہے ، اس مقصد کے لئے وہ گیا کے رئیس شاہ مصطفے احمد صاحب کو جوریاست بھوپال میں اکاؤنٹنٹ جزل (مہتم دفتر حضور) تھے، اورلندن سے کامر س کی ڈگری حاصل کی تھی، کھلواری شریف لائے شاہ صاحب کوٹرینگ دی 173۔

# شعبهٔ تربیت سپه گری

امارت شرعیہ کا ایک اہم ترین شعبہ جس کاعموماً تذکرہ نہیں کیاجا تا شعبہ ہُتر ہیت سپہ گری وفنون حرب تھا، حضرت شاہ ابوطاہر فردوسی ؓنے اس کاذکر کیاہے:

"اور امارت کے ذریعہ سے مسلمانوں کو سپاہیانہ فنون کے سکھلانے کا نظم کیا گیا تھا"174

---- حواشی------

<sup>171 -</sup> حيات سجاد ص ١٣٨، ١٣٧ مضمون مولانا محمر عثمان غني ً-

<sup>172 -</sup> حسن حیات ص ۲۸ ار

<sup>173 -</sup> حسن حبات ص ۱۳۹ ـ

<sup>174 -</sup> حيات سجادص ٢٢ مضمون شاه ابوطاهر فردوسي ّ-

# امير شريعت كى عدم موجودگى ميں بحيثيت امير شريعت

ہے۔ حضرت امیر شریعت ٹانی کوا متخاب کے بعد ہی سفر حج پیش آگیا، شوریٰ نے طے کیا کہ امیر شریعت کی حیثیت امیر شریعت کی حیثیت امیر شریعت کی حیثیت کی عدم موجودگی میں نائب امیر شریعت حضرت مولانا ابوالمحاس محمد سجادؓ امیر شریعت کی حیثیت سے کام کریں گے چنانچہ اس دوران حضرت مولانا سجادؓ امیر شریعت کی حیثیت سے فرائض انجام دیئے <sup>175</sup>۔ حضرت مولانا سجادؓ کی صد ارت میں مجلس شوری کا ایک یاد گار اجلاس

امیر شریعت کی حیثیت کی تحریری وضاحت

اس دور کاایک بہت قابل ذکر واقعہ مجلس شوریٰ کاوہ اجلاس ہے جو ۱۹ اربیج الاول ۱۹۵۳ بے صرابت اہم مطابق ۲/جولائی ۱۹۳۴ء) کو حضرت مولانا سجادؓ کی صدارت میں منعقد ہواتھا، یہ جلسہ اس لحاظ سے بہت اہم ہے کہ اس میں امیر شریعت کی حیثیت کی با قاعدہ تحریری طور پر وضاحت کی گئی تھی، اس کی تفصیل شاہ مجمد عثانیؓ کی کتاب حسن حیات سے بیش ہے:

"امارت شرعیہ مسلمانوں کا ایک مذہبی نظام ہے جو مسلمانوں کے بعض مذہبی امور کو انجام دینے کے لئے قائم ہے ،اور جس کا اصول یہ ہے کہ جمعیۃ علماء کے انتظام سے ایک شخص کا انتخاب ہو تاہے اور اس صوبہ کے مسلمانوں کا مذہبی سر دار ہو تاہے ، ایک شخص کا انتخاب ہو تاہے اور اس صوبہ کے مسلمانوں کا مذہبی پیشوا سمجھاجا تاہے ،اس کے ماتخت ایک مجلس اور اپنی حیات تک مسلمانوں کا مذہبی پیشوا سمجھاجا تاہے ،اس کے ماتخت ایک مطلق کی شوری بھی ہوتی ہے جس سے وہ اپنے کا موں میں مشورہ لیتا ہے ، لیکن وہ مختار مطلق کی حیثیت رکھتا ہے ،اس کے ماتخت ایک مالی صیغہ بھی ہے جسے بیت المال کہتے ہیں ،اس کا سیریٹری تمام مالیات کے آمد و خرج کے لئے امیر اور اس کی مجلس شوری کے سامنے جو ابدہ ہے ،اور انہی کی ہدایت کے مطابق تمام کاموں کو انجام دیتا ہے ،موجودہ امیر مولانا شاہ محی الدین سجادہ نشیں بھلواری شریف ہیں ،اس بیان میں یہ بات واضح امیر مولانا شاہ محی الدین سجادہ نشیں بھلواری شریف ہیں ،اس بیان میں یہ بات واضح

<sup>&</sup>lt;sup>175</sup> - حسن حيات ص ١٣٤ ـ

کر دی گئی ہے کہ:

(۱) امیر شریعت مختار مطلق ہے یعنی وہ جمعیۃ علماء یا مجلس شوریٰ یااور کسی ادارہ کا پابند نہیں ہے۔

(۲) امیر شریعت کاانتخاب جمعیة علماء کے انتظام سے ہو تاہے، چنانچہ امیر شریعت رابع کے انتظام سے ہو تاہے، چنانچہ امیر شریعت رابع کے انتخاب کے رابع کے انتخاب کے معلقہ کو بلایا جس میں ارکان جمعیة کے علاوہ صوبہ کے دیگر علماءوز عماء کو مدعو کیا گیا، اور اس میں امیر کاانتخاب عمل میں آیا۔

(m) امیر شریعت تازندگی امیر شریعت رہے گا۔

جب جمعیة علماء نے اپنے مقاصد سے محاکم شرعیہ کے قیام کی دفعہ نکال دی، توبہ سوال المحتار ہاہے، کہ اب امارت شرعیہ کاہی کوئی انتخابی محکمہ بنادیا جائے، جونقباء اور دیگر کار کنان امارت کی مد دسے امیر کا انتخاب کر ادیا کرے۔۔۔۔

قاضی احمد حسین نے مجھ سے بیان کیا تھا کہ انہوں نے بیہ تجویز مولانا ابوالمحاس محمد سجادؓ کے رجحان کو مد نظر رکھ کر مرتب کی تھی ، مولانا عبد الوہاب صاحب در بھنگہ نے اس سے اختلاف کیا تھا کہ امیر تازندگی امیر رہے لیکن شوریٰ نے ان کی رائے کو قبول نہیں کیا مولانا ابوالمحاس محمد سجادؓ نے فرمایا ، کہ ایسی کوئی نظیر قولی یافعلی موجود نہیں ہے ، کہ مسلمانوں کا امیر چند عرصہ کے لئے بنایاجا تار ہاہو مولانا عبد الوہاب اس کا جواب دیتے تھے کہ ابو بکر وعمر رضی اللہ عنہما تودوگے نہیں اور کہوگے کہ اس کو امیر مان لیا جائے لیکن تم ابو بکر وعمر رضی اللہ عنہما تودوگے نہیں اور کہوگے کہ اس کو ساری زندگی امیر مانو "

بہر حال مولاناعبد الوہائے نے رائے شاری میں اپنااختلاف درج نہیں کر ایا"<sup>176</sup>

---- حواشی -----

176 - حسن حيات ص ١٣٨،١٨٨ ا

### امارت شرعیه میں مالی بحران ، اسباب اور حکمت عملی

حضرت مولانا محمر سجاد ہے آخری دور حیات میں ایک بارامارت شرعیہ سخت مالی بحران سے دوچار ہوئی ، یہاں تک کہ ملاز مین کی تخواہیں بھی مشکل میں پڑ گئیں ، اس بحران کی وجہ ملک میں مسلم لیگ کی بڑھتی ہوئی مقبولیت تھی ، امارت شرعیہ مسلم لیگ کی پالیسی کو لیند نہیں کرتی تھی ، اور فہ ہمی امور میں بھی مسلم لیگ امیر شریعت کی رائے کو اہمیت دینے کو تیار نہ تھی ، اس سیاسی اختلاف کا اثر امارت شرعیہ کی آمدنی پر پڑا ، اور سخت مالی بحران پیدا ہو گیا، جس کی وجہ سے امارت کے اخراجات میں تخفیف کرنی پڑی ، بعض ملاز مین کی شخواہیں عارضی طور پر بنداور بعض کی کم کر دی گئیں 177 حالات ایسے سخت تھے کہ امارت شرعیہ کی بقاپر بھی سوالیہ نشان لگنے لگے ، اس موقعہ کے گئی نایاب خطوط حضرت مولانا سجاد ہے تحریر کر دہ مولانا شاہ محمد عثمائی شنے موالیہ نشان حیات "میں محفوظ کر دیئے ہیں ، ان میں سے ایک خط بطور نمونہ پیش ہے جو مولانا عثمان غنی صاحب ؓ کے نام ہے ، اور جن سے اس وقت کے مشکل حالات کا بخونی اندازہ ہو تا ہے :

"۲۶/ربیج الثانی <u>۳۵۹ ا</u> هه مکر می و محتر می زاد لطقکم السلام علیکم ورحمة الله و بر کانته

چو نکہ اس سال مالی و قت تمام سالوں کے مقابلہ میں بہت زیادہ ہور ہی ہے،جو تمام

177 - جہاں تک خود حضرت مولاناا بوالمحاسن محمد سجاد گی اپنی ذات گرامی تھی تووہ ان معاوضوں سے قطعی بے نیاز تھی، آپ کی خدمت خالصتاً فی سبیل اللہ تھی، جناب زکریافاطمی صاحب شہادت دیتے ہیں کہ:

"مولانا مرحوم تقریباً ۲۳،۲۲ سال تک قومی سر گرمیوں میں بلامعاوضہ اوربدون توقع کسی صلہ سر گرم کاررہے،نہ دن کودن سمجھا،اورنہ رات کورات،اپنے بال بچوں اوراعزہ واقرباتو کیاخوداپنے نفس کے آرام کا بھی مطلق خیال نہ کیا،اگر دل میں کوئی درد تھاتو قوم کااور سر میں کوئی سودا تھاتو اسلام کا"(محاسن سجادص ۱۵)

البتہ آخر میں جب آپ کی مورو ثی زمینیں نیلام ہو گئیں توغالباً امارت شرعیہ سے معمولی معاوضہ لینے لگے تھے،اس کااندازہ علامہ سید سلیمان ندویؓ کی درج ذیل تحریر سے ہوتا ہے:

> "ان کی زندگی نہایت سادہ تھی، غربت و عسرت کی زندگی تھی،گھر کے خوشحال نہ تھے، امارت سے معاوضہ بہت قلیل لیتے تھے، سفر معمولی سواریوں اور معمولی درجوں میں کرتے تھے " (محاسن سجادص ۴۱)

کار کنوں کو معلوم ہے، و ظائف کی ادائیگی ناممکن سی ہور ہی ہے، تقاضا بھی شدید ہو تا ہے، کوئی صورت امیدافزابھی نہیں ہے، اس کئے ان حالات پر آج غور کیا گیا ، اخراجات کو کم کرنے کی کوشش کی گئی، اور حضور امیر شریعت مدخلہ میں تمام صورت حال کانوٹ اور تخفیف کاخا کہ پیش کیا گیا، حضور امیر شریعت نے بھی آج ہی اس پر منظوری دے دی ہے، اس لئے آج ہی آپ کواس کی اطلاع دے دینا بھی ضروری ہوا کیونکہ کم جمادی الاول سے اس پر عمل درآ مد ہو گا۔ اس میں جو تجویز منظور ہوئی ہے ہہ بھی ہے کہ آپ کااور مولانا قاضی سیدنورالحسن صاحب کاعہدہ اعزازی ہاقی رکھتے ہوئے کل و ظیفہ ساقط کر دیا گیا،اور چند مبلغین کا وظیفہ مو قوف کرکے ان کو یہ حق دیا گیا، کہ سفارت کی خدمت یا کمیش انجام دیے سکتے ہیں،اور د فتر میں اکثر بقیہ لو گول کے و ظیفہ میں تخفیف کی گئی ہے۔ اس کے باوجود بھی نہیں کہاجا سکتا کہ اخراجات کے مطابق آمدنی ہوگی یانہیں، دعا فرمایئے کہ امارت شرعیہ کانظام اور کام جاری وباقی رہے، اور اللہ تعالی ایسے حالات پیداکردے جن سے مشکلات پر قابویاناسہل ہوجائے، آپ توخود پورے حالات سے واقف ہیں۔

د ستخط مولاناا بوالمحاسن محمر سجاد <sup>178</sup>

### اکابرنے پیٹ پر پتھر باندھ کر امارت شرعیہ کی حفاظت کی

یہ وہ مشکل ترین حالات تھے جن میں امارت شرعیہ کے اکابر پیٹ پر پتھر باندھ کر ملت اسلامیہ کی خدمات انجام دے رہے تھے، لیکن دو سری طرف معاندین کے خیمہ میں مسرت کی لہر جاری تھی اوران کے بعض قائدین امارت شرعیہ کے خاتمہ تک کی پیش قیاسی کرنے لگے تھے۔۔۔۔ اور شمس ہاشمی صاحب کوان کے دفاع میں لکھنا پڑا تھا کہ:

<sup>178</sup> - حسن حيات ص ۱۵۱، ۱۵۰ ـ

"مسلمانان ہندا بھی مدت مدید تک اس امر پر غور کرتے رہیں گے کہ امارت شرعیہ کا تصور صحیح ہے یاغلط؟ لیکن فیصلہ "امارت شرعیہ کے نظام "کو محوو منسوخ کرنے کا اگر قوم کبھی بھی دے گی تووہ دن اس کی مذہبی زندگی کا آخری دن ہوگا، جو تاریخ اسلام میں ایک "نیا کر ہلا" پیدا کر دے گا، آخر حضرت امام حسین جھی توخلاف جمہور ہی آماد کا پیکار نظر آئے۔۔۔ووٹ کے اعتبار سے تومیدان کر بلامیں ان کے صرف بہتر آماد کا پیکار نظر آئے۔۔۔ووٹ کے اعتبار سے تومیدان کر بلامیں ان کے صرف بہتر دکار کا وہ شیمنال چوریگ صحر الاتعد مسلم الاتعد دوستان او بہ یزداں ہم عدد 179

#### امارت نثر عيه كي سياسي مخالفت

امارت شرعیہ کے قیام سے قبل جو شبہات واعتراضات تھے وہ اپنی جگہ تھے (جن میں بعض اہم اعتراضات کاذکر پہلے آچکاہے) لیکن امارت شرعیہ کے قیام کے بعد اس کی زیادہ تر مخالفت سیاسی بنیادوں پر کی گئی ، جن میں بعض بظاہر اعتدال پیند حضرات بھی شامل ہو گئے تھے، حضرت مولانا محمد سجاڈ کے تلمیذر شید مولانا اصغر حسین بہاری گابیان ہے کہ:

"بعض اعتدال ببند دوستوں نے مولانا گوان تمام خوبیوں کا حامل تسلیم کرتے ہوئے بتایا کہ ان سے ایک بڑی غلطی ہوئی، کہ امارت شرعیہ کو پارٹی الیشن میں استعال کرکے امارت کوصد مہ بہونچایا، کیونکہ امارت ایک ہمہ گیر ادارہ ہے، اس کی شان مسلمانوں کی پارٹی بندیوں کی لعنت دور کرنا تھی، نہ کہ خودایک فریق کی حیثیت اختیار کرنا،۔۔۔۔اس میں شک نہیں کہ ظاہر نظر میں یہ اعتراض وقع معلوم ہوتا ہے، کین حقیقت میں یہ ایک بڑامغالطہ ہے، جس کے ہمارے دوست شکار ہوگئے ،۔ دیش پارٹی بندیوں اور تفرقہ اندازیوں کوختم کرنے یا کم سب

<sup>&</sup>lt;sup>179</sup> - محاسن سجاد ص ۱۵۴\_

پارٹیوں میں ہم آ ہنگی پیدا کر کے وحدت قائم کرنا مارت کا نصب العین ہے، لیکن ساتھ ہی اسلامی قوانین و شعائر کے احترام کو باقی رکھنا بھی امارت کا اولین فریضہ ہے ، اور آئین شرع کو اغراض پر ستوں کے ہاتھ کھلوناہو نے سے بچاناعین مقصد امارت ہے ، اب دیکھئے کہ موجودہ حکومت نے نمائند گان عوام کو ملکی قوانین بنانے کا اختیار دے رکھا ہے، مگر بدقسمتی سے مسلمانوں کا نمائندہ کو نسلوں میں جاکر اسلامی آئین اور مذہبی قوانین بلوں پر مہر تصدیق شبت کرکے تو ہین اسلام کا مظاہرہ پیش کرتا ہے اور جب علماء مذہب کی جمعیة شعبیہ کرتی ہے، تولیک کہنے کے بجائے اس کو شکر اور بیا ہوں پر مہر تصدیق علماء دین کے فیصلہ کو شاہر اہ عمل قرار دیں اور ضروری نہیں جو اسلامیات کے متعلق علماء دین کے فیصلہ کو شاہر اہ عمل قرار دیں اور ایسے افراد کو ممبر ہونے سے روکنافر ض نہیں جو کو نسلوں میں بہونچ کر بل کے پاس کرنے میں شریعت کا پاس نہ رکھیں ، اب اگر اس سلسلہ میں پارٹی بندی لازم آتی ہے ، تو امارت کا دامن بالکل یا ک ہے "180"۔

بندیوں کے الزام و جرم سے امارت کا دامن بالکل یا ک ہے "180"۔

لیکن اللہ پاک نے حضرت مولاناسجاد ؒاور آپ کے رفقاء کی اولوالعزمی کی برکت سے امارت شرعیہ کی حفاظت فرمائی اور حالات رفتہ روست ہو گئے اور آج سو(۱۰۰) سال ہونے جارہے ہیں ،امارت شرعیہ کی عظمت کا آفتاب اب بھی نصف النہاریرہے۔

نعرہُ تکبیر سے جس کے کہستاں ہل گئے نغمۂ شیریں سے جس کے کفروایماں مل گئے علامہ سید سلیمان ندوی ؓ نے انہی حالات کے پیش نظر لکھاتھا:

180 - محاسن سجاد ص ۲۷،۲۸\_

"بہار میں امارت شرعیہ کا قیام ان (مولاناسجانہ) کی سب سے بڑی کر امت ہے، زمین شور میں سنبل بید اکر نااور بنجر علاقہ میں لہلہاتی تھیتی کھڑی کرلینا ہر ایک کاکام نہیں 181\_

# کوئی طاقت اس کوه عزم واستقلال کومتزلزل نه کرسکی

امیر شریعت نانی حضرت مولانا شاہ محی الدین تھلواروی ؓ نے حضرت مولانا سجاد ؓ کی روح کو خراج عقیدت پیش کرتے ہوئے تحریر فرمایا جس میں اعتراف حقیقت بھی ہے اوراس دور کی مشکلات کی جھل بھی:

"اس وقت کہ ہندوستان کے بہترین دماغ انقلاب کی بنیم خفیہ تدبیریں سوج رہے تھے، مولانا نے وقت کی صحیح شرعی ضرورت کو سمجھاکر اور شرعی شنظیم کے اصول علماء کو یادد لائے ، اوراس طرح امارت شرعیہ کے قیام کی تحریک تمام ہندوستان میں کھیلائی، اس کے لئے علماء وزعماء ہند کے پاس متعدد سفر کئے، جہال تک مجھ کو یاد ہے، سال دوسال تک پییم مخصوص طور پر اس کے لئے جدو جہد کرتے رہے ، بالآخر علماء صوبہ بہار کے ذریعہ زعماء اور علماء کی ایک بڑی جماعت کو جمح کر کے اس کی بنیاد ڈالی، اور صوبہ بہار میں امارت شرعیہ قائم کی، بعد کو اس میں اختلافات بھی پیدا کئے گئے کہ دار سوبہ بہار میں امارت شرعیہ اپناکام حسب استعداد بر ابر کرتی رہی اور کرر ہی ہے اور ان بحد اللہ تعالی کرتی رہے اور ان

### كل مهندامارت كاخواب بورانه موسكا

<sup>&</sup>lt;sup>181</sup>- محاسن سجاد ص ۲۳۹

<sup>182 -</sup> حيات سجاد مرينيه مولاناعبد الصمدر حماني ص ٢٩ \_

جمعية علاء ہند کی طرح پر امید تھے۔

ایسانہیں تھاکہ امارت شرعیہ بہارے قیام کے بعد مولاناً کل ہندامارت کے معاملے میں مایوس ہوکر بیٹھ گئے ہوں، بلکہ آپ کی مسلسل کوششیں اس کے بعد بھی جاری رہیں، مثلاً:

کہ جمعیۃ علماء ہند کا اجلاس سوم (۱۸/نومبر ۱۹۲۱ء مطابق کا /رہیج الاول مسابھ کو بہ مقام بریڈ لاہال لاہورزیر صدارت حضرت مولانا ابوالکلام آزادؒ قیام امارت شرعیہ بہار کے چار (۴) ماہ بعد ہوا، آپ کی کوششوں سے اس اجلاس میں بھی امیر الہند کی تجویز پیش کی گئی،جو باہمی اختلافات کی نذر ہو گئ (تفصیل پیچھے گذر چکی ہے)۔

کاس سے قبل ۱۸/ستمبر ۱۹۲۱ء (۱۵/محرم الحرام ۱۳۴۰ه) کوجمعیة علماء کی مجلس منتظمه میں کھی ہی تجویزر کھی گئی تھی۔

کجیمیة علماء مهند کاچو تھا اجلاس رہیج الثانی اس ایسے مطابق دسمبر ۱۹۲۲یاء کوخود حضرت مولانا سجاد گر عگر انی میں ان کے اپنے شہر "گیا" میں منعقد ہوا، اس میں بھی قیام امارت اور انتخاب امیر کی شرعی ضرورت کا اعلان کیا گیا، صدر اجلاس حضرت مولانا حبیب الرحمن عثمانی سابق مہتم دار العلوم دیو بند نے اپنے خطبۂ صدارت میں فرمایا:

"الیی حالت میں کہ مسلمان ایک غیر مسلم طاقت کے زیر حکو مت ہیں، اور ان کو اپنے معاملات میں مذہبی آ زادی حاصل نہیں ہے۔ ضروری ہے کہ مسلمان اپنے لئے "والی" اور امیر مقرر کریں۔ دارالقضاء قائم کرکے قضاۃ اور مفتین کا تقرر کریں جعیۃ علماء میں یہ تجویز منظور ہو چکی ہے، اور جمعیۃ علماء کے اجلاس لاہور میں یہ طے ہوا تھا کہ ایک سب سمیٹی کا اجلاس بدایوں میں منعقد کیاجائے جس میں امیر شریعت کے نثر الطوفر اکفن واختیارات وغیرہ مسائل طے کر لئے جائیں اور اس کے بعد انتخاب امیر کامسکلہ بیش کیاجائے۔

اس قرار داد کے موافق ۸ / رہیج الثانی و سہ اللہ ہے کو سب سمیٹی کا اجلاس ہو ااور مختلف مسود ہے بیش ہوئے مگر ابھی تک ان کا نتیجہ مرتب ہو کر مجلس منتظمہ میں پیش نہیں

ہوا ، امید ہے کہ جلد از جلداس کے قواعد مرتب ہو کرانتخاب امیر کاوفت
آجائے گایہ بھی طے ہو چکاہے کہ ہندوستان کے امیر شریعت کے تحت میں صوبہ
وارامیر مقرر ہول گے۔۔۔۔میرے نزدیک مناسب سے کہ اول صوبہ جات کے
امراء کا انتخاب کیا جائے اور جب ہم کو صوبہ جات کی حالت سے اطمینان ہو جائے
اس وقت امیر عام کا انتخاب ہونا چاہئے۔

علاء ومشائخ اور کبراء صوبہ بہار کا مسلمانوں پر بھاری احسان ہے کہ انہوں نے اپنے صوبہ میں امیر شریعت قائم کرکے مسلمانوں کے لئے ایک سڑک تیار کر دی ہے۔ ۔۔۔۔امید کرتے ہیں کہ دوسرے صوبہ کے علماء بھی جلد از جلد صوبہ بہار کی تقلید کریں گے الاقا۔

کہ جمعیۃ علماء بہار کا چھٹا اجلاس (۱۹۲۵ء / ۱۳۴۳ء م) مر ادآباد میں ہواجس کے صدر عالی قدر خود حضرت مولانا سجاؤ ﷺ فی نظر ورت واہمیت پر مفصل گفتگو فرمائی اور آخر میں فرمایا:

"آپ کافرض ہے کہ آج علمائے کرام وزعمائے ملت جب کہ ایک جگہ ہندوستان کے مسائل پر غور کرنے کے لئے جمع ہوئے ہیں، تومیر اخیال ہے کہ سب سے پہلے اس چیز کوسامنے لاناچاہئے، اور غور کرنا چاہئے ،اگر آپ نے مراد آباد میں جمع ہوکر اور کچھ نہیں کیابلکہ صرف اس امر کے متعلق عمل کرنے کی کوئی شکل پیدا کرلی تو لیمین فرمایئے کہ آپ نے سب کچھ کرلیا، کیونکہ تمام چیزیں اس کی نسبت فرع ہیں اور وہ اصل ہے "184

اس کے بعد جمعیة علماء ہند کے اجلاس کلکتہ (۱۹۲۲ء / ۱۹۲۲ء وزیر صدارت علامہ سید سلیمان

<sup>183 -</sup> خطبۂ صدارت اجلاس جمعیة علماء مند (۱۹۲۲ء) گیا، حضرت مولانا حبیب الرحمن عثمانی ص ۴۸۔

<sup>184 -</sup> خطبهٔ صدارت اجلاس جمعیة علماء مهندم ادآبادص ۱۳۲ه (<u>۹۲۵ ا</u>ء)۔

ندوی ) میں ، نیز اجلاس پشاور (۱۹۲۷ء / ۱۳۴۵ء مرسر ارت علامہ محمد انور شاہ کشمیری ) میں بھی امارت شرعیہ کے مسئلہ کاذکر آیا، اور ہر باراسٹیج سے اس کے قیام کی دعوت دی گئی۔

ہند کے بار ہویں اجلاس جو نپور
کے حضرت مولانا سجاد کی حیات میں آخری باریہ تجویز جمعیۃ علماء ہند کے بار ہویں اجلاس جو نپور
(۳۵۹یے صطابق ۱۹۴۰ء زیر صدارت حضرت شیخ الاسلام مولاناسید حسین احمد مدنی میں منظور کی گئی، تجویز کے الفاظ تھے:

#### " تجويز نمبر ۵انتخاب امير

جعیة علماء ہند کا بیر اجلاس ہندوستان میں مسلمانوں کی مذہبی ترقی اورا قنصادی اصلاح اور ہر نوع کی فوزو فلاح کے لئے ضروری سمجھتاہے کہ وہ اسلامی تعلیم کے ماتحت اپنا امیر منتخب کر کے اس کے ہاتھ پر سمع وطاعت کی بیعت کریں، یہ ایک اہم فریضہ ہے جس کی طرف جمعیة علماء ہندا ۱۹۲۱ء سے مسلمانوں کو توجہ دلار ہی ہے، بہر حال مسلمانوں پر اس فریضہ کی ادائیگی لازم ہے،اوراس کے ایک مخصوص اجلاس منعقدہ بدایوں میں تشکیل امارت شرعیہ کاایک ابتدائی خاکہ بھی مرتب کرکے شائع کیا گیاتھا، بہر حال مسلمانوں پر اس فریضہ کی ادائیگی لازم ہے، البتہ شرعی امیر کا انتخاب ایسے شرعی اصول پر ہوجوزیادہ سے زیادہ ارباب حل وعقد کے نزدیک مقبول ومسلم ہو،امیر ایساشخص ہوجوعلوم دینیہ کاماہر، قومی ضرور توں سے واقف اور سیاست حاضرہ کا اچھاجاننے والاہو،اس کے اعمال واخلاق پیندیدہ اور قابل اعتماد ہوں،وہ مستعد اور جری ہو اوراس کی عملی زندگی متاز درجہ رکھتی ہو،جمعیۃ علاء ہند ضروری مسجھتی ہے، کہ اول مسلمانوں کواس فریضہ کی ضرورت اوراہمیت سے روشناس کرایاجائے، پھر مناسب وقت پر انتخاب امیر کے لئےالیی مخصوص مؤتمر طلب کی جائے جس میں زیادہ سے زیادہ ارباب حل وعقد کو دعوت دی گئی ہو،اور اس میں "امیر الہند" کا انتخاب کیا جائے ، اور اسی کے ہاتھ پر بیعت کی جائے ، اور اسی

روز"بیت المال" قائم کیاجائے"<sup>185</sup>

لیکن کوئی عملی قدم نتیجہ خیز ثابت نہ ہوسگا، یہاں تک کہ حضرت مولاناسجاد گاوقت موعود آبہونچا اور کا / شوال المکرم ۳۵۹ اور کا / نومبر ۱۹۴۰ اور کا مطابق ۱۸ / نومبر ۱۹۴۰ اور کا مطابق کے۔ جان ہی دے دی جگرنے آج پائے یار پر جان ہی دے دی جگرنے آج پائے یار پر عمر بھر کی بے قراری کو قرار آ ہی گیا

حضرت مولاناسجادؓ کے بعد

حضرت ابوالمحاس مولانا محمد سجادؓ کے وصال کے بعد بعض ریاستوں (مثلاً یو پی) میں امارت شرعیہ کے لئے کچھ کوششیں کی گئیں،لیکن وہ بھی بے نتیجہ رہیں،اس المیہ کو حضرت مولاناؓ کے شریک کاراور محرم اسرار شاہ محمد عثمانیؓ نے اس طرح بیان کیاہے:

"یوپی میں امارت شرعیہ کے قیام کی کوششیں آزادی سے پہلے ہوئیں، لیکن علاء دین کے اختلاف باہمی کامر کریوپی کی ریاست رہی، اس لئے نہ ہی تنظیم کی اسکیم کامیاب نہ ہوسکی، آزادی کے بعد جمعیۃ اس قابل ہو گئی تھی کہ وہ امارت شرعیہ قائم کرے، مسلمان جمعیۃ کے گرد جمع ہورہے سے لیکن سر دار پٹیل اور آرایس ایس والے یہ پروپیگنڈہ کررہے سے کہ مسلمان انقلاب کی تیاریاں کررہے ہیں، وہ چھوٹی چھوٹی باتوں کو ہلکہ انہونی باتوں کو مہیب شکل میں پیش کرتے سے، اوران کا ہوا کھڑا کردیتے سے، مولاناحفظ الرحمٰن وغیرہ خاکف ہوئے کہ امیر شریعت فی الہند کا انتخاب ہواتواس کا مطلب بھی یہی لیاجائے گا، اس لئے امارت کا قیام تو کیا عمل میں کردیے تا جمعیۃ نے سیاست سے علحدگی کا اعلان کردیا، اور جمعیۃ کے مقاصد سے محاکم شرعیہ کے قیام کی د فعہ ذکال دی گئی "186۔

ــــ حواشی ـــــــ

<sup>&</sup>lt;sup>185</sup> - امارت شرعیہ دینی جدوجہد کاروش باب ص ۱۳٬۹۵ تالیف حضرت مولانامفتی محمد ظفیر الدین مفتاحی ً <sup>186</sup> - ٹوٹے ہوئے تارے ص۱۰۲ مرتبہ: شاہ محمد عثانی ً